# رفتار واقعی هوشمصنوعی برای دانشمندان داده

انتشارات محمد رحيمى

۱۴ ژوئن ۲۰۲۳

# فهرست مطالب

| ii  |   |   |   | • |     |     |    |    |     |     |    | ٠  | •   |     |     |     | •   | •    |     |     |     |     |     |     |     | •     |       |     |      |     | امه  | کر ن | نشآ  | i |  |
|-----|---|---|---|---|-----|-----|----|----|-----|-----|----|----|-----|-----|-----|-----|-----|------|-----|-----|-----|-----|-----|-----|-----|-------|-------|-----|------|-----|------|------|------|---|--|
| iii |   |   |   |   |     |     |    |    |     |     |    |    |     |     |     |     |     |      |     |     |     |     |     |     |     |       |       |     | ۴    | ازو | ت لا | ىحاد | نوض  | ; |  |
| iv  |   |   |   |   |     |     |    |    | •   |     |    |    |     |     |     |     |     |      | (   | ئان | دگ  | ئنن | 5 , | کت  | ارآ | مش    | و     | ان  | نارا | مک  | ، ھ  | ست   | فهر  | ė |  |
| ١   |   |   |   |   |     |     |    |    |     |     |    |    |     |     |     |     |     |      |     |     |     |     | ی   | (ق  | خلا | ا ر   | ای    | نھ  | یر   | ش   | : ما | مه   | ىقد  | 0 |  |
| ١   |   |   |   |   |     |     |    |    |     |     |    |    |     |     |     |     |     |      |     |     |     |     |     |     |     |       | ی     | لاق | خا   | ا ا | های  | ين   | ماش  | • |  |
| ٣   |   |   |   |   |     |     |    |    |     |     |    |    |     |     |     |     |     |      |     |     |     |     |     |     |     |       |       | ت؟  | ۰    | ڄي  | ،ه ج | داد  | علم  |   |  |
| ۴   |   |   |   |   |     |     |    |    |     |     |    |    |     |     |     |     |     |      |     |     |     |     |     |     |     |       |       |     | نی   | عاة | طال  | ِد م | موار | • |  |
| ۴   |   |   |   |   |     |     |    |    |     |     |    |    |     |     |     |     |     | می   | عل  | _ ر | وشر | و ر | 9 ( | ليق | حة  | ے ت   | لاق   | اخ  | -    | ١.  | ورد  | ۵    |      |   |  |
| ۵   |   |   |   |   |     |     |    |    |     |     |    | •  |     |     |     |     |     | اه . | دگ  | داه | در  | ن ه | ىير | ىاش | ه ر | ھاء   | ل     | مد  | -    | ۲   | ورد  | م    |      |   |  |
| ٧   |   |   |   |   |     |     |    |    |     |     |    | •  |     | ی   | باس | سي  | ت   | ئىون | خث  | و . | ی   | تگ  | اخ  | س   | ی   | ءها   | لمانه | رس  | -    | ٣   | ورد  | م    |      |   |  |
| ١.  |   | • | • |   |     |     |    |    |     |     |    | •  |     |     |     |     |     | ره   | چھ  | . ر | صح  | خ   | تش  | و   | ک   | نرياً | مت    | بيو | -    | ۴   | ورد  | م    |      |   |  |
| ۱۱  | • |   |   |   | ىار | انه | مي | در | ن ' | ومع | قو | زی | ئسا | پاک | و   | ک   | رنا | خط   | ٠,  | انی | عنر | سخ  | : د | توا | بح  | ے ہ   | د يا  | تعا | -    | ۵   | ورد  | م    |      |   |  |
| 14  |   |   |   |   |     |     |    |    |     |     |    | ب  | خاه | انت | ی   | مار | معہ | و ه  | ها  | تم  | وري | لگو | 1 : | نی  | اھ  | ار د  | فزا   | بدا | -    | ۶   | ورد  | م    |      |   |  |
| ۱۶  |   |   |   |   |     |     |    |    |     |     |    |    |     |     | سار | اند | غير | ت څ  | داد | جو  | بو- | و ه |     | ۽ع  | سنو | ،مد   | شر    | ھو  | _    | ٧   | ور د | ۵    |      |   |  |

ii فهرست مطالب

| 19 |  |  |    |      |     |      |      |      |      |      | •    | اد  | ہ د  | عل   | در   | قی  | خلا  | ی ا  | ها    | کرد   | رويا  | بر   | ، ای      | ندمه   | مة       | ۲ |
|----|--|--|----|------|-----|------|------|------|------|------|------|-----|------|------|------|-----|------|------|-------|-------|-------|------|-----------|--------|----------|---|
| ۱۹ |  |  |    |      |     |      |      |      |      |      |      |     |      |      |      |     |      |      |       |       |       |      |           | ندمه   | مة       |   |
| ۲٠ |  |  |    |      |     |      |      |      |      |      |      |     |      |      |      |     | یی   | هگرا | اید   | و ف   | رایی  | ه گ  | تيج       | لتار ن | رة       |   |
| ۲۱ |  |  |    |      |     |      |      |      |      |      |      |     |      |      |      | ی   | ئراي | وداً | له س  | بج ب  | ت را  | ضاد  | عترا      | 1      |          |   |
| ۲۳ |  |  |    |      |     |      |      | . (  | دی   | دمن  | سو   | ول  | اصر  | ىيح  | صح   | ی   | ِگير | کار  | ، به  | برای  | یی    | بەھا | وصب       | ï      |          |   |
| ۲۳ |  |  |    |      |     |      |      |      |      |      |      |     | ید   | کن   | فكر  | تر  | نی   | طولا | . و ٠ | ه تر  | سترد  | گس   |           |        |          |   |
| ۲۵ |  |  |    |      |     | نید  | ه ک  | نفاد | اسن  | زی   | گیر  | يم  | صم   | ی ت  | برا  | ظار | انت  | ىورد | ی ہ   | اھر   | ارزش  | از ا |           |        |          |   |
| 78 |  |  | ید | ، کن | عاب | انتخ | ِ را | موثر | د) ه | ىوار | ه) ر | های | وژه  | ، پر | ریه  | خي  | ای   | ۣژهھ | پرو   | عاب   | انتخ  | در   |           |        |          |   |
| ۲٧ |  |  |    |      |     |      |      |      |      |      | •    |     |      |      |      |     |      |      |       | ٠ ـ   | وژيک  | تولو | دئون      | علاق   | اخ       |   |
| ۲٩ |  |  |    |      |     |      |      |      |      |      |      |     |      |      |      |     |      |      |       |       |       | بلت  | فض        | علاق   | اخ       |   |
| ٣۴ |  |  |    |      |     |      |      |      |      |      |      |     |      |      |      |     |      |      |       |       | ی .   | بقاي | آفر       | علاق   | اخ       |   |
| ٣۵ |  |  |    |      |     |      |      |      |      |      |      |     |      |      |      |     |      |      |       |       |       | يى.  | بودا      | علاق   | اخ       |   |
| ٣٧ |  |  |    |      |     |      |      |      |      |      |      |     | مل   | تعاه | ابه  | مث  | ا به | شھ   | کن    | ری:   | فطر   | ى و  | بوم       | علاق   | اخ       |   |
| ۴٠ |  |  |    |      |     |      |      |      |      |      |      | •   |      |      |      |     | ن    | ىلم  | ں ء   | روش   | و و   | قيق  | تح        | علاق   | اخ       | ٣ |
| ۴٠ |  |  |    |      |     |      |      |      |      |      |      | ٠.  | ورنل | د کو | برند | ا و | غذ   | ىگاە | مايث  | : آزه | اده": | ، سا | رفند      | ک ت    | <b>"</b> |   |
| ۵٠ |  |  |    |      |     |      |      |      |      |      |      |     |      |      |      |     |      |      |       |       |       |      |           | سير    | تف       |   |
| ۵٠ |  |  |    |      |     |      |      |      |      |      |      |     |      |      |      |     |      |      |       | فرا   | ودگ   | نى س | خلاز      | 1      |          |   |
| ۵۲ |  |  |    |      |     |      |      |      |      |      |      | •   |      |      |      |     |      | گاه  | داد   | در    | ين    | ماش  | ای        | دلھ    | ما       | ۴ |
| ۵۳ |  |  |    |      |     |      |      |      |      |      |      |     |      |      | ی.   | لار | هیا  | (س   | يكلا  | ی ن   | ئىفاھ | ی نث | لەھا      | حاكم   | م        |   |
| ۵۵ |  |  |    |      |     |      |      |      |      |      |      |     |      |      |      | . ( | ر ک  | يويو | ن ن   | استا  | , داد | رين  | ک ت       | طرنا   | ÷        |   |
| ۵۶ |  |  |    |      |     |      |      |      |      |      |      |     |      |      |      |     |      |      |       |       |       | DN   | <b>JA</b> | واهد   | ش        |   |
| ۶۴ |  |  |    |      |     |      |      |      |      |      |      |     |      |      |      |     |      |      |       |       |       |      |           | سير    | تف       |   |
| ۶۴ |  |  |    |      |     |      |      |      |      |      |      |     |      |      |      |     |      |      |       |       | ھود   | ة, د | خلا       | 1      |          |   |

iii فهرست مطالب

| 99 | اخلاق دئونتولوژیک                                                  |   |
|----|--------------------------------------------------------------------|---|
| ٧٠ | رسانههایمصنوعی و خشونت سیاسی .   .   .   .   .   .   .   .   .   . | ۵ |
| ٧. | کودتا در گابن                                                      |   |
| ٧۴ | بولی بای (Bulli Bai): فروش زنان به صورت مصنوعی در هند              |   |
| ٧۶ | تفسير                                                              |   |
| ٧۶ | اخلاق فضيلت                                                        |   |
| ٧۶ | ملاحظات کلیدی - ارزش حقیقت                                         |   |
| ٧٧ | آیا کل قضیه <i>ی deepfake</i> همین است؟                            |   |
| ٧٩ | اخلاق آفریقایی                                                     |   |
| ۸۲ | اخلاق بومی                                                         |   |
| ۸۵ | بیومتریک و تشخیص چهره                                              | ۶ |
| ۸۵ |                                                                    |   |
| ٨٨ | بیومتریک و فناوری تشخیص چهره                                       |   |
| ٨٩ | تشخیص چهره و حفظ حریم خصوصی                                        |   |
| ۹٠ | تفسير                                                              |   |
| ۹٠ | اخلاق بومی                                                         |   |
| 97 | بشردوستی و قوانین در گیری مسلحانه                                  |   |
| ۹۵ | تعدیل محتوا: سخنان نفرت انگیز و نسل کشی در میانمار                 | ٧ |
| ۹۵ | شر کت Facebook و پاکسازی قومی در برمه                              |   |
| ٩٧ | نفرت قدیمی و فناوری جدید                                           |   |
| •• | تفسير                                                              |   |
| •• | اخلاق بودایی                                                       |   |
| ٠۵ | اخلاق فضلت                                                         |   |

iv فهرست مطالب

| ۱۱۰ | <br> | <br> |      |       |      |       |       |      |      |             |      |      |        |       |        | ومی        | لق ب   | اخا     |      |   |
|-----|------|------|------|-------|------|-------|-------|------|------|-------------|------|------|--------|-------|--------|------------|--------|---------|------|---|
| 117 |      |      |      |       |      |       | اب.   | تخ   | ی ان | مارو        | معد  | نا و | بتمه   | گور   | ے: الا | ذهني       | ای د   | فزاره   | بداه | ٨ |
| ۱۱۳ |      |      |      |       |      |       |       |      |      |             |      | یکا  | آناليت | يج    | کمبر   | های        | داده   | وایی د  | رس   |   |
| ۱۱۵ |      |      | ن"   | ، مدر | نسار | ای ا  | ی بر  | به ا | 'جع  | <b>'</b> :0 | ئنند | ىد ك | متقاء  | ری ه  | فناو   | بی و       | انتخا  | ماری    | معہ  |   |
| ۱۲۰ |      |      |      |       |      | نيو . | ئر ما | و ا  | بل»  | اصب         | غير  | ت «  | عالين  | ،»، ف | بوب    | «مح        | اران   | استمد   | سيا  |   |
| 174 |      |      |      |       |      |       |       |      |      |             |      |      | رگ     | ورنب  | کی ن   | ڽڒۺؙ       | علاق   | ئىور اخ | منث  |   |
| ۱۲۵ |      |      |      |       |      |       |       |      |      |             |      |      |        | •     |        |            |        | ىير .   | تفس  |   |
| ۱۲۵ | <br> | <br> |      |       |      |       |       |      |      |             |      |      |        |       | ٠. ر   | ودايي      | لق ب   | اخا     |      |   |
| ۱۲۸ | <br> | <br> |      |       |      |       |       |      |      |             |      |      |        |       | ت .    | ضيله       | لق ف   | اخا     |      |   |
| ۱۳۲ | <br> | <br> |      |       |      |       |       |      |      |             |      |      |        | ک .   | لوژيا  | ئونتو      | لق د   | اخا     |      |   |
| 188 |      |      |      |       |      |       |       |      |      |             |      |      | ت .    | واناد | حي     | عی و       | سنوء   | ش مه    | هون  | ٩ |
| ۱۳۸ |      |      |      |       |      |       |       |      | •    |             |      |      |        |       |        | تمی        | گوريا  | سب الأ  | تعص  |   |
| ١٣٩ |      |      |      |       |      |       |       |      | •    |             |      | . 0  | ے داد  | ، های | ایگاه  | ن و پ      | ر زبار | ل های   | مدا  |   |
| 147 |      |      |      |       |      |       |       |      | • 1  | تجو         | جس   | ای   | تورھ   | ے مو  | ، های  | وريته      | ر الگر | سب در   | تعص  |   |
| ۱۴۸ |      |      |      |       |      |       |       |      | •    | ٠,          | نەاي | رخان | ی کار  | اورزء | کشا    | ی در       | سنوع   | ش مص    | هونا |   |
| ۱۵۰ |      |      |      |       |      |       |       |      | •    |             |      |      |        |       |        |            |        | ىير .   | تفس  |   |
| ۱۵۰ | <br> | <br> |      |       |      |       |       |      |      |             |      |      |        |       |        | پهود       | لق ي   | اخا     |      |   |
| ۱۵۲ | <br> | <br> |      |       |      |       |       |      |      |             |      |      |        | ک .   | لوژيا  | ئونتو      | لق د   | اخا     |      |   |
| ۱۵۵ | <br> | <br> | <br> |       |      |       |       |      |      |             |      |      |        |       | یے ،   | ِ<br>فريقا | رق آ   | اخا     |      |   |

فهرست مطالب ۷

## تشكر نامه

مایلم از مشارکت کنندگان زیر برای کمکهای عالی و متنوعشان در این کتاب تشکر کنیم: پیتر هرشوک (اخلاق بودایی)، جان هکر رایت (اخلاق فضیلت)، ساموئل جی لوین و دانیل سینکلر (اخلاق یهودی)، کالین مارشال (اخلاق دئونتولوژیک)، جوی میلر و آندریا سالیوان کلارک (اخلاق بومی) و جان مورانگی (اخلاق آفریقایی). هدف ما ترسیم تصویری اخلاقی است که تا حد امکان منتوع و جذاب باشد. بدون کمک این عزیزان خردمند، توانستیم این کتاب را ایجاد کنیم!

فهرست مطالب vi

## توضحات لازم

اخلاق دئونتولوژیک یا اخلاق واجبگرایانه (Deontological Ethics) یک نظریهٔ اخلاقی است که بر ترکیب ویژگیهای اخلاقی عمل و رعایت وظایف و اصول اخلاقی تمرکز دارد. این نظریه بر ایدهٔ آن تأکید میکند که برخی از اعمال به طور ذاتی صحیح یا نادرست هستند، بدون توجه به پیامدهای آنها. در اخلاق واجبگرایانه، اخلاقیت یک عمل توسط نیت پشت آن و رعایت قوانین یا وظایف اخلاقی تعیین میشود. این نظریه بر مفاهیمی مانند عدالت، انصاف و احترام به حقوق فردی تأکید میکند. نظریههای اخلاقی واجبگرایانه شامل اخلاق کانتی و نظریهٔ فرمان الهی میشوند.

اخلاق فضیلت گرا (Virtue Ethics) اخلاق فضیلت گرا یک نظریهٔ اخلاقی است که بر توسعهٔ صفات فضیلت آمیز و اخلاقی در افراد تأکید دارد. این نظریه بر ایدهٔ اینکه بودن یک فرد با اخلاق خوب برای رفتار اخلاقی اساسی است تمرکز دارد. اخلاق فضیلت گرا کمتر بر قوانین یا وظایف خاص تأکید می کند و به جای آن بر تقویت و تمرین ویژگیهای فضیلت آمیز مانند راستگویی، مهربانی، شجاعت و حکمت تأکید می کند. تمرکز بر توسعه و عمل به این فضیلتها به منظور اتخاذ تصمیمات اخلاقی صحیح و زندگی فضیلت.

اخلاق فایده گرا (Utilitarian Ethics) اخلاق فایده گرا، همچنین به عنوان نتیجه گرایی شناخته می شود، یک نظریهٔ اخلاقی است که اخلاقیت یک عمل را بر اساس پیامدها یا نتایج آن تعیین می کند. این نظریه به نگرشی می پردازد که عملی صحیح، عملی است که به حداکثر شادی کلی یا خوبی برای بیشترین تعداد افراد منجر می شود. اخلاق فایده گرا بر اولویت دادن به حداکثر خوبی برای بیشترین تعداد و کاهش رنج یا آسیب تمرکز می کند. این نظریه بر محاسبه و ارزیابی نتایج برای تعیین مسیر اخلاقی عمل تأکید دارد.

فهرست مطالب vii

# فهرست همکاران و مشارکت کنندگان

جان مورونگی

گروه فلسفه دانشگاه وست چستر

مشاركت كنندگان:

جان هکر رایت

گروه فلسفه دانشگاه گوئلف

دنیل سینکلر

دانشكده حقوق دانشگاه فوردهام

پیتر دی هرشوک

مرکز شرقی-غربی

آندریا سالیوان کلارک

گروه فلسفه دانشگاه ویندزور

همكاران:

پیتر سینگر

مرکز دانشگاهی برای ارزشهای انسانی دانشگاه

پرينستون

ییپ فای تسه

مرکز دانشگاهی برای ارزشهای انسانی دانشگاه

پرينستون

سامول جي لوين

مرکز حقوقی تورو

كولين مارشال

گروه فلسفه دانشگاه واشینگتن

جویی میلر

گروه فلسفه دانشگاه وست چستر

# فصل ۱

# مقدمه: ماشینهای اخلاقی

# ماشينهاي اخلاقي

این کتاب، برای دانشمندان داده و افراد علاقهمندی است که در برخی جهات آن دچار تردید شدهاند، یا به طور خلاصه، راه درست و غلط استفاده از دیتا را به افراد نشان دهد و از استفادهی غیراخلاقی آن جلوگیری کند.

به نظر میرسد که اهمیت علم داده در زندگی روزمره بسیار کم است! این امر باعث می شود که مردم عادی حتی در درک کردن این فناوری قدر تمند، کاملا ناتوان باشند؛ چه رسد به شکل دهی یا اداره ی آن! از طرفی خیلی از دانشمندانی که در این زمینه مشغول فعالیت هستند، نه زمان کافی برای کسب معلومات اخلاقی را دارند و نه منابع کافی برای اینکه ذهن خود را در گیر اهمیت اخلاق در این زمینه کنند. در صورتی که این فناوری می تواند تأثیرات اخلاقی زیادی را بر جامعه وارد کند. این کتاب در جهت کاهش این کمبودها نوشته شده است تا چراغ راهی باشد برای کسانی که به اخلاق در این حوزه اهمیت می دهند. برای این ایده که «دانشمندان باید اخلاق را بیاموزند»، تفکراتی مانند در این حوزه اهمیت می در مورد اخلاق به کسی بیاموزید، مردم آن را میسازند» وجود دارد. البته قسمتی از آن درست است، مردم یک جامعه، اخلاق را میسازند.

امروزه ما با یک پدیده ی بسیار قدرتمند و البته بسیار پر خطر به نام «علم داده» روبرو هستیم؛ بنابراین، باید اخلاقیات و ضوابط این حوزه به صورت گسترده آموزش داده شود.

برای اینکه این کتاب تا حد امکان مفید و دوستانه واقع شود، سعی کردیم مطالب را با لحنی ساده بیان کنیم. در این کتاب، ۷ مثال واقعی که استفاده نادرست از علم داده را نشان میدهند، بیان میکنیم. ما همچنین با چندین دانشمند برجستهی اخلاق تماس گرفتیم تا در هر مورد نظراتشان

را بپرسیم. همچنین برای ارائه ی طیف وسیع رفتارها و اخلاقیات انسانی، از سه دیدگاه غرب نسبت به اخلاق، فراتر رفتیم، سه رویکرد غرب عبارتند از: نتیجه گرایی(فایده گرایی)، دین شناسی و رفتار با تقوا. رویکردهایی که به طور اضافی بررسی کردیم: بودایی، یهودی، بومی و آفریقایی. هر یک از این رفتارها و رویکردها، می توانند زاویه ی دید متنوعی را ارائه کنند که ممکن است به آن فکر نکرده باشیم. هدف ما این است که درک کاملی از هر رویکرد ارائه دهیم، یک جعبه ابزار کامل برای روبرویی با چالشهای آینده.

همانطور که میدانیم، یک مشکل خاص، میتواند با زوایای دید متفاوت (رویکردهای اخلاقی متفاوت که اشاره کردیم)، به طور مختلف تحلیل و بررسی شود. توانایی تحلیل معضل از دیدگاههای مختلف، لازمهی «تفکر انتقادی» است. امیدوارم این کتاب دیدگاه گستردهای را در اختیار خواننده قرار دهد!

#### علم داده چیست؟

علم داده، اصولی است برای استخراج دیتاهای غیر بدیهی و الگوها از مجموعه دیتاهای بزرگ. از طرفی هوش مصنوعی را می توان هر گونه پردازش اطلاعات که کارکرد روانی را انجام می دهد، اطلاق کرد. مثلا پیش بینی، تداعی کردن، تخیل کردن، برنامه ریزی و به طور کلی، هر پردازشی که تا کنون موجودات زنده قادر به انجام آن بودند.

ماشین لرنینگ (ML) زیرمجموعهای از علم داده و بخش رو به رشدی از این زمینه است. بر خلاف GOFAI ماشین لرنینگ (ML) شکلی از هوشمصنوعی است که از رویکردهای آماری برای یافتن الگوها در دنیا (که بهم ریخته است) استفاده می کند. در خیلی جهات، (ML) پاسخی برای شکستهای زودهنگام هوشمصنوعی سمبلیک (GOFAI) در بیرون از فضای آزمایشگاهی بود، به دلیل اینکه GOFAI قادر به پردازش پیچیدگی دنیای واقعی نبود.

الگوریتههای ML، با لایههای موازی اطلاعاتی که ارائه می شوند، آموزش داده می شوند و می توانند به روشهایی بیاموزند که نظارت نشده و نسبتا مرموز هستند! خیلی شبیه عملکرد مغز ما (از یک روش یا تابع استفاده می کند و آن را بر روی مجموعه ای از دیتا اعمال می کند). مانند تابعی که ایمیلهای به درد نخور (هرزنامه) را شناسایی می کند؛ این تابع بر روی مجموعه ای از ایمیلها اعمال می شود یا مشخص شود که کدام ایمیل به درد نخور است.

ویژگیهای هرزنامهها و غیر هرزنامهها قبلا توسط انسانهایی که تفاوت را میدانند، برای الگوریتم برچسب گذاری می شود. از طرف دیگر، یادگیری بدون نظارت، شامل هیچ برچسبزنیای نمی شود و ما نمی دانیم که دنبال چه فاکتورهایی هستیم! این الگوریتم در ابتدا مجموعهای دیتا دریافت می کند و بررسی می کند که کدام ویژگیها مرتبط هستند. برای مثال، یک الگوریتم بدون نظارت، ممکن است که به تصاویر متعددی از سگ نگاه کند و تعیین کند چه ویژگیهایی جوهرهی «سگ بودن» را به وجود می آورد. زمانی هم که با یک تصویر جدید روبرو می شود، می تواند تصمیم بگیرد که سگ است یا خیر.

امروزه ابزارهای علم داده خیلی کاربرپسندتر شدند و تازهواردان و حتی افرادی که آموزش کمی دارند، به راحتی می توانند وارد این زمینه شوند. این به این معنی است که هیچ وقت انجام کار با نتایج بد در این زمینه، به این آسانی نبوده است! بنابراین عواقب پروژههایی بد، باید توسط کسانی که وظیفه ی طراحی یا اجرای آن را دارند، پیش بینی شود.

همانطور که کِلِهِر (Kelleher) توضیح میدهد: «دیتا یا داده»، عنصری است که از دنیای واقعی انتزاع شده است و «اطلاعات»، دادههایی هستند که سازماندهی شدند تا مفید واقع شوند و «دانش» درک دقیق اطلاعاتی هست که دادهها به ما میدهند. اما با ارزش تر از همه، خرد است؛ که زمانی رخ میدهد که دانش را برای هدف خوب به کار ببریم. هدف ما این است که به خوانندگان خود کمک کنیم تا این خرد را توسعه دهند؛ که فکر میکنیم در قلب اخلاق علم داده قرار دارد.

بنابراین، اخلاق فقط بخشی از انجام خوب علم داده است. این یعنی، یک مشکل در دنیای واقعی، بسیار فراتر از جنبههای فنی آن است و البته اینکه یک سیستم چگونه قرار است زندگی افراد را تحت تاثیر قرار دهد نیز، اهمیت دارد!

## موارد مطالعاتي

#### مورد۱ – مورد اول اخلاق تحقیق و روش علمی

مورد مطالعاتی اول، خواننده را با مفاهیمی مانند تکثیرپذیری، دقت و اعتبار آشنا می کند. بسیاری از این بحثها بر اساس تلاشهای اخیر در روانشناسی و همچنین علوم اجتماعی و پزشکی استوار شده است تا به واقعیتی که قسمت قابل توجهی از نتایج منتشر شده قابل تکثیر یا اعتبارسنجی نیستند، یاسخ دهند.

این مورد، سوءرفتار تحقیقاتی در آزمایشگاه غذایی کورنل

را شرح (Cornell Food and Brand Lab) به وسیله ی برایان وانسینک (Brian Wansink) را شرح میدهد. مشخص شد که او برای نتایج از چندین روش غیر علمی و البته غیر اخلاقی استفاده کرده است. روشهایی از جمله: cherry picking (علنی کردن نتایج دلخواه)، روش للمخص شدن نتایج تجربی) و روش p-hacking (دستکاری دادهها برای به دستآوردن یک نتیجه آماری معنی دار).

آقایان «سینگر» و «فای تسه» تفسیری بر رفتار «وانیسنک» از دیدگاه فایده گرایی ارائه می دهند. این دو بر اهمیت راست بودن نتایج علمی که دیگران به آن تکیه می کنند، تأکید دارند. کسانی که این وظیفه را به عهده گرفتهاند تا شواهد علمی و تجربیای را که دیگران از آن استفاده می کنند، ارائه دهند، درواقع بار سنگینی را بر دوش دارند. آنها باید این کار با به بهترین نحو ممکن انجام دهند.

#### مورد۲ – مدلهای ماشین در دادگاه

الگوریتمهای ML، در چندین پرونده ی جنایی مورد استفاده قرار گرفت و البته اشکال اخلاقی را نیز به بار آورد. حتی بهترین مدلهای تائید شده نیز در زمینههای اجتماعی مختلف نیز عملکر متفاوتی دارند. حتی مدلهای عالی نیز که توسط انسان استفاده می شوند، می توانند عواقب ناخواستهای را شامل: «تبعیض»، «تعصب» و «سوءاستفاده ی عمدی» به بار بیاورند.

استفاده از مدل Markov chain Monte Carlo (MCMC) منجر به معضل اخلاقی می شود. زیرا این مدل نمی تواند به طور کامل تکرار شود و درنتیجه شواهد تولید شده توسط آن نیز قابل تکرار نیست.

این مسائل از طریق یک مطالعه درباره الگوریتمهای ترکیب DNA و نقش آنها در محاکمه

نادرست «اورال نیکولاس هیلاری» (Oral Nicholas Hillary) در قتل یک پسر جوان در پاتسدام، نیویورک، توضیح داده می شوند. در این مورد، تحقیقات پلیس و محاکمه شامل عوامل قویی از تعصب شخصی و نژادی علیه هیلاری بود، که یک مربی محبوب و موفق با ریشههای آفریقایی-کارائیبی بود. این موجب شد تفسیر بسیار تعصب آمیزی از شواهد DNA برای متهم، ساخته شود. بازرسی شد که شواهد ناقص و غیرقابل اعتماد بوده و به درستی توسط دادگاه از پرونده حذف شده است، که در نتیجه به هیلاری تبرئه شد.

«ساموئل جی لووین» از دیدگاه اخلاق یهودی، استفاده از مدلهای یادگیری ماشینی در سامانه عدالت کیفری را مورد بررسی قرار میدهد و به بررسی تنشها (در واقع تناقض) بین جبر و اراده آزاد در اخلاق یهودی پرداخته است.

ما همه عاملان اخلاقی هستیم و مسئول انتخابهای خودمان هستیم. اما اگر اعمال ما پیش از این تعیین شده باشند، آیا ما در حقیقت دیگران را برای تصمیماتی که نگرفتهاند، قضاوت نمی کنیم؟ طوری دیگر بیان می کنم: اگر اعمال ما از پیش تعیین شده باشند، این به معنای آن است که پیش تر مشخص شدهاند و نشان می دهد که ما کنترلی بر روی آنها نداریم. جملهای که شما ارائه دادهاید، سؤالی را مطرح می کند که آیا عادلانه است که افراد را برای تصمیماتی که آنها جز گزینههایی که می توانستند انتخاب کنند، قضاوت کنیم؟ به عبارت دیگر، اگر انتخابهای یک شخص از پیش تعیین شده باشد و او اراده آزادی نداشته باشد، آیا منصفانه است که او را برای آن تصمیمات مسئول دانسته و قضاوت کنیم؟

این را می توان در استفاده گسترده از مدلهای ماشینی برای پیشبینی میزان تکرار جرم و احکام و تصمیم گیری برای دریافت و ثیقه برای متهمان مشاهده کرد. بسیاری از قوانین جزایی ما مبتنی بر ایدههایی در مورد اختیار است که از یهودیت گرفته شده و از طریق ادیان ابراهیمی منتشر شده است. تنش بین جبرگرایی و اراده آزاد در بسیاری از تصمیم گیریها در سیستم عدالت کیفری ما نفوذ می کند. در همین حال، کسانی که به جای عدالت به دنبال قدرت هستند، می توانند از فناوریهای علمی به گونهای سوء استفاده کنند که از مرزهای اخلاقی خارج شود.

«کالین مارشال» اثباتهای تولیدشده توسط مدلهای ماشین را از دیدگاه اخلاق «دانتولوژیک» بررسی می کند، که به مدت طولانی نگران شناسایی و از بین بردن اشکالاتی از نوع ناعادلانه گرایی در تصمیمات تصمیم گیری اخلاقی بوده است که برخی افراد را نسبت به دیگران در مزیت قرار می دهد. تصمیمات اخلاقی باید آزمون همگانی را پشت سر بگذارند: اگر یک اقدام همگانی نباشد، به این معناست که همه انجام دهندگان در یک موقعیت مشابه، به احتمال زیاد یک انتخاب مشابه را انجام خواهند داد. این باید همه دانشمندان داده را تشویق کند که به تأثیرات مدلهایشان از دیدگاه افرادی که تحت تأثیر قرار می گیرند نگاهی بیندازند. این نیازمند این است که عاملان اخلاقی از دیدگاه خود، گاهی اوقات فایده گرایی، خارج شوند. اگر همه به این شیوه عمل کنند، سیستمی که ما میخواهیم در آن به طور غیرعادلانه توسط یک تحلیلگر جزئی یا یک الگوریتم تعصبی اتهام شویم، چگونه خواهد بود؟ سیستمهایی که شامل ناعدالتی غیرمشروع هستند، از نظر اخلاقی غیرمجاز هستند و باید استفاده سیستمهایی که شامل ناعدالتی غیرمشروع هستند، از نظر اخلاقی غیرمجاز هستند و باید استفاده نشوند.

#### مورد۳ - رسانههای ساختگی و خشونت سیاسی

در این مورد، دو مثال را بررسی می کنیم:

۱- مثال اول در مورد سخنرانی رئیس جمهور «گابن علی بونگو» (Gabonese Ali Bongo) در شب سال نو سال ۲۰۱۹ است. این ویدئو برای فرونشاندن ترسها در مورد بیماری اخیر «بونگو» در شب سال نو سال ۲۰۱۹ است. این ویدئو به عنوان یک deepfake) شاخته شده، طراحی شده بود. اما زمانی که این ویدئو به عنوان یک عنوان یک تنشهای سیاسی را برانگیخت. سربازان گارد جمهوری خواه، کودتای نافرجامی را در لیبرویل راه انداختند؛ به این دلیل که «بونگو» دیگر در رأس کار نیست و نمی توان به حزب حاکم اعتماد کرد. کودتا با خشونت سرکوب شد و منجر به کشته شدن دو سرباز و بازداشت خیلیها شد. ولی بعدا

مشخص شد که ویدئو کاملا واقعی بوده! در ویدئو به نظر میرسد که اثرات (deepfake) روی «بونگو» مشاهده می شود، ولی درواقع تاثیرات بعد از عمل باعث این موضوع شده بود! چشمهای «بونگو» به طور غیر طبیعی در ویدئو مشاهده می شود که گمان (deepfake) را می رساند.

7- مثال دوم به «فیکهای کم عمق» (shallow fakes) علیه زنان در هند، به ویژه روزنامه نگاران و سیاستمدارانی که از حزب حاکم انتقاد می کنند، می پردازد. این رسانههای دستکاری شده شامل سایتهای حراج جعلی هستند که مدعی «فروش» زنان هستند و آنها را در شرایط تحقیر آمیز جنسی «پورنوگرافی» به تصویر می کشند. خبرنگاران زن در هند متوجه شدهاند که پورنوگرافی تقلبی می تواند باعث ویرانی روحی شان شود و زندگی حرفهای آنها را به پایان برساند فقط به این دلیل که در دسترس عموم قرار گرفتهاند! و نه به این دلیل که کسی باور کند این عکسها و ویدئوها "واقعی"

در واقع، رسانههای مصنوعی در زمینههای بیشتری وارد زندگی ما می شوند. محتوایی که می خوانیم به طور فزایندهای توسط هوش مصنوعی تولید می شود! پدیده ای که اخیراً حتی در مجلات علمی با داوری مشابه نیز دیده می شود. یعنی هوش مصنوعی مطلب علمی تولید می کند!

معنای زندگی در دنیای رسانههای دستکاری شده چیست؟ دنیایی که دیگر نمی توان حقیقت را به طور قابل اعتماد تعیین کرد و روی آن توافق کرد، یا حتی در دنیایی که حقیقت دیگر اهمیتی ندارد؟ الگوریتمهای هوشمصنوعی ممکن است به ما در شناسایی و حذف رسانههای مصنوعی کمک کنند، اما نمی توانند این مشکلات عمیق تر را برطرف کنند.

«سینگر» و «فای تسه» به مشکلات ناشی از رسانههای مصنوعی (شبکههای اجتماعی دستکاری شده) از دریچه اخلاق فایده گرایانه نگاه می کنند. آنها بر اهمیت حقیقت تأکید می کنند که (حقیقت) به معنای استفاده از روش علمی و شواهد تجربی معتبر برای تصمیم گیری است. در غیر این صورت، فقط اعتمادمان را نسبت به نهادهای اصلی بیشتر از دست می دهیم. اعتماد و نهادهای قوی (اصلی) که رفاه افراد جامعه ما را ارتقا می دهند، با ارزش گذاری ما ساخته می شوند. پورنوگرافی چه به

صورت کم عمق و چه به صورت عمیق، به طور ویژه سلامتی را تخریب می کند و توسط اخلاق «فایده گرایانه» رد می شود. این (پورنوگرافی عمیق و کم عمق) در خدمت تقویت این عقیده که: "زنان وسیلهای برای سرگرمی دیگران هستند" است. این امر می تواند آسیبهایی از جمله: ارعاب (ایجاد رعب و وحشت برای زنان)، ظلم و ستم و وادار کردن زنان به انجام کارهایی خلاف قوانین زندگی عادی، داشته باشد.

«مورانگی» از دیدگاه اخلاق «اوبونتو» مینویسد. آبه طور کلی، «اخلاق اوبونتو به عنوان مجموعهای از ارزشها تعریف میشود که از میان آنها میتوان به روابط متقابل، خیر مشترک، روابط مسالمتآمیز، تأکید بر کرامت انسانی، و ارزش زندگی انسانی و نیز اجماع، مدارا، و احترام متقابل اشاره کرد».] او تشویق میکند که دادهشناسان نقش خود را به عنوان معماران جهانی که در آن زندگی میکنیم درک کنند و بر پیامدهای ساخت و ساز جهان خود تأمل کنند. او خاطرنشان میکند که علم داده در حال حاضر به عنوان یک تلاش خنثی و غیرسیاسی تدریس میشود، اما اثرات آن بر مردم آفریقا چیزی جز خنثی است. در اخلاق بومی آفریقایی، رفاه جامعه همزمان، اخلاقی و سیاسی است و شامل هر دو «فرد» و «جامعه» میشود. هوشمصنوعی هر دو را با تجاوز به (فرهنگ) جوامع در آفریقا و سراسر جهان، و با تضعیف حس مشترک، نظم اجتماعی بومی و ارزشهای اجتماعی جوامع در آفریقا و سراسر جهان، و با تضعیف حس مشترک، نظم اجتماعی بومی و ارزشهای اجتماعی که اساس زندگیهای اصیل و اخلاقی را تشکیل می دهند، تضعیف میکند.

«میلر» و «سالیوان-کلارک» از اخلاق بومی برای بحث در مورد راههای مختلف استفاده از دادهها برای دستکاری، اجبار، کنترل، سرکوب و سلب حق رای گروههای خاص استفاده می کنند. افراد بومی اغلب هدف دادههایی با هدف مشخص، از این طریق بودهاند. این امر، منجر به رشد «جنبش حاکمیت دادههای بومی» شده است که استقلال و کنترل بر دادههایشان و نحوهی استفاده از آنها را به خودشان برمی گرداند.

#### مورد۴ - بیومتریک و تشخصی چهره

در این مورد، به بررسی مسائل اخلاقی ناشی از استفاده از «بیومتریک» به عنوان نوعی کلیدشناسایی میپردازیم. در دنیایی که اطلاعات مانند گنج است، بسیار مهم است تا افراد ابزار معتبری برای احراز هویت و جلوگیری از دسترسی به دیتاهای خصوصی خود داشتهباشند. کلیدهای (فرمهای) بیومتریک، خیلی از این مشکلات را حل می کنند؛ آنها کلیدهایی کامل و قابل اعتماد هستند و از سایر آشکال شناسهها (پسورد، شمارهی تلفن، ایمیل، الگوها و ...)، امن تر هستند. هرچند، زمانی که بیومتریکها توسط مقامات برای نظارت و پزشکی قانونی استفاده شوند، می توانند مشکلات اخلاقی ایجاد کنند. در این مورد، ما به استفادهی نادرست «پلیس سوارهی سلطنتی کانادا (RCMP)» اشاره می کنیم، که توسط کمیسیونر حریم خصوصی کانادا؛ به عنوان نقص قوانین حریم خصوصی شناخته شد.

افراد (RCMP) از سیستم تولید شده توسط شرکتی به نام (Clearview AI) برای جستجوی مظنونان و یافتن کودکانِ قربانی استثمار جنسی آنلاین، استفاده کرده بود. عکسهای استفاده شده توسط توسط Clearview، از شبکههای اجتماعی و سایر سایتهای اینترنتی گرفته شده بود و اسما «عمومی» بود. بنابراین RCMP استدلال کرد که استفاده آنها از این عکسها قوانین حریم خصوصی را نقض نمی کند. ولی با این حال باید توجه داشت که دیتای گرفته شده از سایتهای عمومی نیز باید با رضایت کابر آن دیتا باشد؛ وگرنه منجر به نقض مشکلات حریم خصوصی می شود.

«داودزول» و «گلتز» اظهار داشتند که تصمیم هوش مصنوعی Clearview برای به کارگیری فناوری تشخیص چهره در جنگ او کراین، هم قوانین بین المللی در گیری های مسلحانه و هم ارزش های بشر دوستانه را نقض می کند. ما استدلال می کنیم که سیستم های داده ای که پتانسیل هدف قرار دادن غیر نظامیان یا نقض قوانین در گیری مسلحانه را دارند، غیر اخلاقی هستند و استفاده از آن ها باید ممنوع شود.

«میلر» و «سالیوان کلارک» دادههای بیومتریک را از منظر ارزشهای بومی تجزیه و تحلیل می

کنند. دادههای بیومتریک به خودی خود غیراخلاقی و مضر نیستند، اما ممکن است به روشهایی غیراخلاقی و آسیب رسان مورد استفاده قرار گیرند. این امر، به خوبی توسط افراد بومی درک میشود، زیرا اغلب تجربه کردهاند که از دادهها، علیه آنها استفاده شده است. برای بررسی حریم خصوصی، نباید یک دیدگاه و زاویهی دید را برای همه تعمیم داد، بلکه برای هر قوم یا گروه، باید ارزشها و هنجارهای آنها و حتی ارزشهای بومی را نیز دخیل کرد. بررسی این موضوع به صورت تک بعدی، کار درستی نیست. میتوانیم از ارزشهای فطری برای این سؤال استفاده کنیم که آیا استفاده از دادههای بیومتریک دادههای بیومتریک در روابط را مختل می کند؟ آیا استفاده از دادههای بیومتریک در دادرسی کیفری، باعث ایجاد حس اعتماد بیشازحد به گناهکاری متهم میشود؟ و باعث میشود که از فروتنی که یک ارزش فطری است، دلسرد شود؟ راه درست این است که برای استفاده از دیتای مردم، از آنها اجازه گرفته شود و البته حاکمیت و خودمختاری برای دادههایشان را به مردم بر گردانده شود.

## مورد۵ - تعدیل محتوا: سخنرانی خطرناک و پاکسازی قومی در میانمار

این مطالعه موردی به بررسی استفاده از هوش مصنوعی در تعدیل محتوا می پردازد یعنی اینکه چگونه باید محتوا و دیتا در فضای مجازی کنترل شود. مثالی هم از سخنرانی ضد «روهینگیا» (شهری در میانمار) در Facebook که پاکسازی قومی آنها توسط نیروی دولتی در میانمار را در پی داشت. این موضوع، بحثهای زیادی در مورد اینکه چه محتوایی باید در پلتفرمهای شبکههای اجتماعی ممنوع شود ایجاد کردهاست.

الگوریتمهای ML، باید در کنار نیروی انسانی کار کنند تا مؤثر باشند. در عین حال، تعدیل و کنترل محتوای گذاشته شده توسط انسان، کاری سخت و خطرناک است؛ زیرا می تواند شکایت صاحبان محتوا را در یی داشته باشد.

شرکتهای شبکههای اجتماعی، در حال توسعه ی دستورالعملهای تعدیل محتوا هستند و البته هیچوقت معلوم نیست که چه محتوایی باید ممنوع شود! محدودیتهایی که توسط هوش مصنوعی شناسایی و حذف می شود، می تواند تاثیر دلخراشی در «آزادی بیان» داشته باشد. برای کسانی که دیتایشان حذف و کنترل شده، اغلب اطلاعات کمی در اختیار می گذارند و برای کسانی که آزادیشان محدود شده، هیچ توسلی وجود ندارد.

در عین حال، برای کسانی که از طریق تهدید، آزار و اذیت، پورنوگرافی جعلی، رادیکالیسم یا رادیکالسازی (هواداری از تغییرات ریشهای در جامعه، تغییرات بنیادی و ریشهای) یا کلاهبرداری توسط محتوا در شبکههای اجتماعی آسیب دیدهاند، اغلب راهحلهای کمی در برابر پلتفرمهای شبکههای اجتماعی قرار دارد.

«هرشاک»، محتوای مدیریت را از دیدگاه اخلاق بودایی تحلیل می کند. Facebook مسئولیت اخلاقی دارد که تعقیب منافع تجاری خود را به گونهای انجام دهد که آسیب نرساند، و وقتی که اجازه داد تا سخنان بد و نفرتانگیز در برابر «روهینگیا» در پلتفرم خود گسترش یابد، این مسئولیتها را نادیده گرفت. «هرشاک»، اشاره به ابهام مرزهای اخلاقی توسط پلتفرمهایی مانند Facebook دارد. این کار باعث پخش مسئولیت و آسیب در بین گروهها، افراد و عوامل متنوع می شود.

در تصمیم گیری درباره نحوه ی مدیریت محتوا در آینده، ارزشهای «بودایی» به ما یاد می دهند که از سوءاستفاده، داستانسازی و شایعه، غیبت، تهمت، دروغ و نفرت که در شبکههای اجتماعی بسیار شایع هستند، پرهیز می کنند. این ویژگیهای اخلاقی و رفتاری در بودیسم (آئین بودایی) ارزشمند است: «شفقت، مهربانی، متانت، و شادی در اقبال دیگران» - که به وضوح وجود ندارند و ما می توانیم در تمام تعاملات خود با دیگران، از جمله در شبکههای اجتماعی، آنها را پرورش دهیم.

«هکر-رایت» از دیدگاه اخلاق فضیلت محور به سخنان نفرت انگیز و بد در مدیریت محتوا نگاه می کند. چه نوع فضایلی باید از طریق پاسخهای ما به مدیریت محتوا ترویج یابند یا کنار گذاشته شوند؟ ما هرگز نمی توانیم همه محتوای مضر را از شبکه های اجتماعی حذف کنیم، و این به تنهایی باعث ارتقای یک جامعه نمی شود. از این گذشته، رسانه ها دقیقاً به این دلیل مؤثر هستند که ما به آن ها

اجازه می دهیم دیدگاههای قبلیِ ما را تقویت کنند. به این ترتیب، همه ما خواسته یا ناخواسته، در دستکاری رسانههای اجتماعی شرکت می کنیم (منظور این است که در رسانهها، خواسته یا ناخواسته، فعالیت می کنیم). ما می توانیم با پرورش فضیلتهای مهمی مانند شجاعت اخلاقی، تفکر انتقادی و تمایل به ارتقای جامعه (از جمله کسانی که با ما مخالف هستند) با این کار مقابله کنیم. به این ترتیب، می توانیم به نوعی خرد عملی دست یابیم که از پرورش عادتی و صد البته آگاهانهیِ فضایلی که ارسطو معتقد بود منجر به رفاه است، ناشی می شود.

«میلر» و «سالیوان کلارک» به تعدیل محتوا از دریچه اخلاق فطری و ذاتی نگاه می کنند که همه چیز را به هم مرتبط می بیند. Facebook درک نکرد که محتوای موجود در پلتفرم آنها چگونه روی «روهینگیا» تأثیر می گذارد. الگوریتمهای آنها، سخنرانیهای بسیار جذاب را در اولویت قرار می داد، حتی زمانی که نفرت و دشمنی را ترویج می داد و خشونت علیه یک گروه آسیب پذیر را تقویت می کرد! این اقدامات باعث ایجاد نوعی ناهماهنگی و عدم تعادل می شود که اغلب باعث آسیب می شود. Facebook همچنین نتوانست ارزش مهم فروتنی در تفکر را پرورش دهد. کسانی که سیستمهای ML را طراحی و اجرا می کنند، موظفند از محدودیتهای الگوریتمهای خود و همچنین پتانسیل آنها برای سوءاستفاده، آگاه باشند. «میلر» و «سالیوان–کلارک» به نکتهی مهمی اشاره می کنند که چندین مشار کت کننده به آن اذعان دارند، این که: «کلمات قدرت دارند». الگوریتمهایی که گفتار خاصی را برای دیگران تبلیغ می کنند یا باعث ایجاد ابهام می شوند نیز قدرت دارند، و باید با فروتنی و در نظر گرفتن رفاه دیگران از آنها استفاده کرد.

#### مورد۶ - بدافزار ذهنی: الگوریتمها و معماری انتخاب

در سال 2013، شرکت تجزیه و تحلیل داده «کمبریج آنالیتیکا» شروع به جمع آوری اطلاعات در Facebook برای ایجاد پروفایلهای روانشناختی عمیق روی دهها میلیون کاربر بدون، رضایت آنها کرد. سپس این دادهها به بازاریابان فروخته شد، از جمله چندین کمپین سیاسی. این رسوایی منجر به ورشکستگی «کمبریج آنالیتیکا» و میلیاردها دلار جریمه برای Facebook شد! رسوایی «کمبریج آنالیتیکا» نشان داد که جمع آوری اطلاعات حساس روانشناختی از کاربران رسانههای اجتماعی و استفاده از این دادهها به روشهایی که آنها را دستکاری میکنند (اغلب بر خلاف منافع مردم)، چقدر آسان است! این مورد، دقیقا یک مورد برجسته از چیزی است که ما «برافزار ذهنی» مینامیم. «بدافزار ذهنی» اغلب بر علیه کاربران به شیوههایی استفاده میشود که نه صرفاً برای پیشبینی رفتار آنها طراحی شدهاند (برای "تحت فشار دادن"، دستکاری و تغییر رفتار آنها طراحی شدهاند (برای "تحت فشار دادن"، دستکاری و تغییر رفتار آنها طراحی شدهاند (برای "تحت فشار دادن"، دستکاری و تغییر

بهره بردن از قدرت روانی الگوریتمها برای افراد سیاسی آسان است. از زمان رسوایی «کمبریج آنالیتیکا»، انتقادات بیشتری مبنی بر: اینکه شرکتهای شبکههای اجتماعی در مقابله با «لایکها» و «فالوورها» نادرست و دستکاری شده و دیگر اشکال تعامل مصنوعی و غیرواقعی شکست خوردهاند؛ و اینکه از این موضوع برای دستکاری در انتخابات و سرکوب استفاده شده است، وارد شده است.

«هرشاک» به تعدیل محتوا از دیدگاه اخلاق بودایی نگاه میکند. همیشه، همهی شرکتهای شبکههای اجتماعی، محتوا را برای کاربران خود فیلتر و تعدیل میکنند، و ما باید مراقب باشیم که آنها چگونه این انتخابها را انجام میدهند، چه کسی مسئول این انتخاب است و چه ارزشهایی در اولویت هستند؟ معماری انتخاب دیجیتالی که ایجاد میکنیم باید رفاه فردی و اجتماعی را افزایش دهد. در حالی که نیاز به تقویت آزادی شخصی وجود دارد، ما باید آگاه باشیم که این پتانسیل این را نیز دارد که کاربران را در انتخابهای گذشته خود قفل کند و در نتیجه آزادی آنها را محدودتر

کند. این ممکن است به سادگی منجر به این شود که تودههای بشریت «زندگیهایی را داشته باشند که در آن هرگز لازم نیست از اشتباهات درس بگیریم یا در رفتار سازگارانه شرکت کنیم». در اخلاق بودایی، همه چیز به هم مرتبط است. زیرساختهای دیجیتالیای که ما ایجاد میکنیم نه تنها بر انتخابها، رفتار و روابط اجتماعی ما تأثیر میگذارد، بلکه اساساً چیزی که هستیم را تغییر میدهد!

«هکر رایت» بحث خود را در مورد انتخابها، به وسیلهی رفتار با فضیلت ادامه می دهد. «ارسطو» فاعل نیکوکار را کسی توصیف می کند که به دنبال خیر است و از منکر دوری می کند. یک مامور پاکدامن به دنبال خیر خواهد بود، اما آنها همچنان به سمت برخی از رذایل کشیده می شوند و با انتخاب درست مبارزه خواهند کرد. یک مامور رذیل نیز با جذب خود به سمت رذیله، بدی و تباهی مبارزه می کند، اما آنها قدرت اراده کافی را برای مبارزه ندارند. پس از شکست خوردن در مبارزه بین فضیلت و رذیلت، ممکن است که احساس شرمندگی کنند. از سوی دیگر ، یک ایده آل غلط (که فکر می کنند خوب و درست است) را پذیرفته اند، و بنابراین آنها با تسلیم شدن به رذیلت، فکر می کنند که رذیلت برای زندگی خوب است، ولی در اشتباهاند.

شبکههای اجتماعی و شرکتهای بازی سازی طراحی شدهاند تا از طریق تاکتیکهای هوشمندانهی دستکاری و غلبه بر قدرت اراده کاربران، همه را، به جز فضیلت ترین کاربران جذب کنند (فقط کاربران فضیل که درست کاراند، جذب نمی شوند). پرورش فضایل و تقویت اراده، می تواند ابزار موثری برای غلبه بر انبوه بدافزارهای ذهنی ای باشد که هر روزه با آن مواجه هستیم.

«مارشال» به بدافزارهای ذهنی از زاویهی دئونتولوژیک (نگاه دینی) نگاه می کند. هر گونه تلاش برای تأثیر گذاری بر دیگران، ابتدا باید در جهت یک هدف اخلاقی باشد. در اخلاق دین شناسی، استفاده از دیگران به عنوان وسیلهای برای رسیدن به هدف ممنوع است. ما نمی توانیم برای تحقق منافع خود دیگران را زیر پا بگذاریم، کاری که بسیاری از شرکتها و بازاریابان شبکههای اجتماعی انجام می دهند! دوم، هر نوع نفوذ اخلاقی و تأثیر گذاری باید مبتنی بر صداقت و گفتمان عقلانی و منطقی باشد. بدافزار ذهنی به دنبال جذب چیزی است که «کانمن» (Kahneman) آن را تفکر «سیستم ۱» می نامد (تعریف سیستم ۱؛ پاسخهای احساسی و خود کار (سریع و آسان) که در ابتدا به

اطلاعات جدید می دهیم). با این حال، هر تلاش برای تأثیر گذاری، حتما باید روش تفکر «سیستم 2» را نیز در گیر کند (تعریف سیستم 2؛ روشهای تفکر آگاهانه، منطقی و مشورتی (آهسته و دشوار)). کسانی که الگوریتمها را به صورت اخلاقی و برای تأثیر گذاری به کار می برند، باید در مورد نحوه عملکرد الگوریتمها صادق و شفاف باشند. درنهایت، ما باید فرآیند مشورتی منطقی تصمیم گیری بر اساس اطلاعات خوب و دادههای تجربی صحیح را نسبت به پاسخهای سریع و احساسی اولویت دهیم؛ چیزی که امروز دقیقا برعکس آن در شبکههای اجتماعی درحال انجام است!

#### مورد۷ – هوشمصنوعی و موجودات غیر انسان

انسانها تنها موجودات زندهای نیستند که سیستههای ML بر منافعشان تأثیر می گذارند (چه به صورت مثبت و چه به صورت منفی). در این فصل، «سینگر» و «تسه» تحقیقات خود را در مورد روشهایی که الگوریتههای هوش مصنوعی بر رفاه حیوانات تأثیر می گذارند ارائه می کنند.

اول، آنها دربارهی تأثیرات مختلفی که نتایج موتورهای جستجو و الگوریتمهای توصیهای می توانند بر نحوه تفکر ما در مورد حیوانات و در نتیجه نحوه برخورد ما با حیوانات تأثیر بگذارند، بحث می کنند. تعصب الگوریتمی در نتایج موتورهای جستجو و توصیهی محتوا می تواند محتوا و تبلیغاتی را به ما ارائه دهد، که بر میزان تأثیر آن می افزاید. محصولات حیوانی ای که مصرف می کنیم در حالی که ظلم و آزار حیوانات در دنیای واقعی را پنهان می کنیم و کاربران را نسبت به این آسیبها حساسیت زدایی می کنیم. مدلهای زبانی، می توانند «بار نزادپرستی» زبان را تقویت کنند که حیوانات را تحقیر می کند. این تأثیر زیادی بر رفاه حیوانات دارد (منظور این است که فرضا صفت درنده برای ببر درست است، ولی درواقع یک صفت منفی به حساب می آید، مدلهای زبانی ممکن است از این صفات استفاده کرده و ناخواسته محتوایی تولید کنند که گونه گرایانه و یا نژادپرستی را می رساند).

دوم، آنها در مورد استفاده از هوشمصنوعی در مزارع و کارخانهها بحث می کنند. مدلهای

ML در صنعت مزرعه ی کارخانه ای، برای جمع آوری اطلاعات در مورد حیوانات پرورشی، به منظور به دست آوردن سود حداکثری، استفاده می شوند. بیماری و مرگ و میر چقدر سود را به حداکثر می رساند؟ چه مقدار باید حیوانات تغذیه شوند تا رشد را، با پایین نگه داشتن هزینه ها متعادل کند؟ آن ها همچنین این موضوع مهم را مطرح می کنند که: چگونه رفتار حیوانات و حالات ذهنیشان را شناسایی و تفسیر می کنیم، زمانی که از دریچه چشم انداز خودمان، انسانی، نگاه می کنیم؛ ولی به راحتی حقوق شان را زیر پا می گذاریم. خروج هوش مصنوعی از ذهنیت انسانی و اتخاذ مجموعه ای از زشها و دیدگاه های غیرانسانی به چه معناست؟ رفاه آینده حیوانات به نحوه حل این مسائل اخلاقی بستگی دارد.

«سینکلر» یک دیدگاه اخلاقی یهودی در مورد وظیفه رفتار با حیوانات به روشی درست و اخلاقی ارائه میدهد. در حالی که انسانها نسبت به سایر موجودات برتری دارند، اولین مردم گیاهخوار بودند و بعدها که فاسد شدند، اجازه یافتند گوشت بخورند. مفهوم جلوگیری از ظلم به حیوانات عمیقاً در اخلاق یهودی گنجانده شده است، از جمله اجازه دادن به حیوانات کار برای استراحت در شبها و لذت بردن از اوقات فراغت خود. «مارشال» دربارهی وضعیت اخلاقی حیوانات در اخلاق دئونتولوژیک بحث می کند. همه نسخههای اخلاق افضل (اخلاق وظیفهشناس، علماالاخلاق) اهمیت حقوق حیوانات را به رسمیت میشناسند، گرچه در مورد اهمیت حقوق حیوانات، موارد متفاوت و استثنا هم وجود دارد. اگر چنین است، پس استفاده از حیوانات به عنوان ابزاری صِرف برای اهداف خود از نظر اخلاقی دارد. اگر چنین است، پس استفاده از حیوانات به عنوان ابزاری صِرف برای اهداف خود از نظر اخلاقی اخلاقی و حقوق دیگران نیز غیرمجاز خواهد بود. او همچنین به این نکته مهم اشاره می کند که عدم احترام کافی به ادعاهای اخلاقی و حقوق دیگران نیز احترام نگذاریم. باید از بی تفاوتی نسبت به رنج و احساس دیگران به شدت اجتناب شود (هرکس با احترام نگذاریم. باید از بی تفاوتی نسبت به رنج و احساس دیگران به شدت اجتناب شود (هرکس با احترام نگذاریم. باید از بی تفاوتی نسبت به رنج و احساس دیگران به شدت اجتناب شود (هرکس با

«مورانگی» تفسیری درباره حقوق اخلاقی حیوانات از منظر اخلاق آفریقایی ارائه میدهد. او نقشی را که استعمارزدایی در اخلاق هوشمصنوعی بازی می کند، بررسی می کند و اینکه آیا می توانیم اخلاق هوشمصنوعی را طوری توسعه دهیم که به دنبال درک ماهیت اشتراکی «ما» باشد که

قلب رفتار «اوبونتو» را شرح می دهد؟ معماران این فناوریها اغلب نمی توانند «خود را فرزندان هوش مصنوعی یا مادران و پدران هوش مصنوعی ببینند». درعوض، آنها باید تشویق شوند تا به این فکر کنند که یک عامل اخلاقی به چه معناست، و چه چیزی به معنای رفاه است. این فضایی را برای یک هوش مصنوعی رهایی بخش به جای ظالمانه باز می کند (هوش مصنوعی ای که رفاه حیوانات را نیز ارتقا می دهد؛ زیرا اگر به اندازه ی کافی به اینکه چه کسی هستیم و چیستیم فکر نکنیم، نمی توانیم حیوانات را به عنوان موجوداتی که از حقوق برخوردار هستند، تصور کنیم).

همهی مفسران این کتاب راهی به جلو برای دانشمندان داده ارائه می دهند تا در طراحی و استفاده از دادهها و سیستمهای هوش مصنوعی اخلاق را رعایت کنند. در واقع، در گیر شدن با نظرات مشار کت کنندگان مطمئناً نوعی خرد را تقویت می کند که «کلهر» از آن حمایت کرده است، و این امر کمک زیادی به حرکت در دنیای الگوریتمها و هوش مصنوعی می کند. اهمیت دادهها در این عصر قابل انکار نیست! این امر قدرت بزرگی را در دست دانشمندان داده قرار می دهد و همانطور که ضرب المثل قدیمی می گوید: "هر که بامش بیش، برفش بیشتر". ما واقعاً امیدواریم که این کتاب ابزارهای ارزشمندی را ارائه دهد که به همهی ما در انجام این مسئولیت بزرگ با عقل، شفقت و خرد کمک کند.

# فصل ۲

# مقدمه ای بر رویکردهای اخلاقی در علم داده

دانش علم فیزیک مرا به خاطر ناآگاهی از اخلاق، تسلی نمی دهد، اما علم اخلاق همیشه مرا به خاطر ناآگاهی از علم فیزیکی تسلی می دهد. (منظور نویسنده، تأکید مهم بودن علم اخلاق و ارزشهای انسانی است)

Blaise Pascal 1624-1624

#### مقدمه

فناوریهای یادگیری ماشین، در حال نفوذ به زندگی مردم عادی در سراسر جهان هستند. کاربران این فناوریها، خواسته یا ناخواسته در زندگی اصولی دارند که رویکردهای آن، در میان فلفسههای غربی ارائه نشده. بنابراین، ما چندین رویکرد اخلاقی غیر غربی را در کتاب آوردهایم.

اینها برای طراحان ارزش دانستن دارد، هم برای اینکه بتوانند کاوش اخلاقی خود را عمیق تر کنند و هم به این ترتیب که بتوانند بهتر درک کنند که چگونه فن آوریهایشان تفسیر، اتخاذ، استفاده و تنظیم میشود. ما خوششانس بودهایم که تفسیرهایی از دانشمندان برجسته در زمینههای اخلاق دئونتولوژیک، اخلاق نتیجه گرا (فایده گرا)، و اخلاق فضیلت و فطری، و همچنین از اخلاق اوبونتو، اخلاق بهودی، و اخلاق بومی و ذاتی دریافت کردهایم. ما امیدواریم که این به خواننده دید وسیع تری بدهد تا درباره ی فناوریهای یادگیری ماشین از دیدگاههای مختلف فکر کند و بفهمد که چگونه آنها توسط جوامع سراسر جهان پذیرفته می شوند و چگونه عمل می کنند. هر یک از این

رویکردهای اخلاقی در زیر به اختصار آورده شده است.

# رفتار نتیجه گرایی و فایده گرایی

#### توسط پیتر سینگر و ییپ فای تسه

نتیجه گرایی خانوادهای از نظریهها است که بر این عقیده هستند که درست یا نادرست بودن یک عمل بستگی به پیامدهای آن دارد یا به عبارت دیگر، وضعیتی که اعمال باعث ایجاد آن می شود.

فایده گرایی، در شکل کلاسیک خود، نظریه نتیجه گرایی است که منحصراً بر درد و لذت، یا شادی و بدبختی، به عنوان تنها پیامدهای اخلاقی مرتبط برای تعیین چگونگی ارزیابی پیامدهای اعمال تمرکز می کند. در اینجا تأکید بر این نکته حائز اهمیت است که فایده گرایی تنها در مورد ارزیابی درستی یا نادرستی اعمال نیست، بلکه در مورد ارزیابی خوب و بد حالتهای امور است، که بی طرفانه در نظر گرفته می شوند. به طور خاص، فایده گرایان معتقدند که همهی موجودات ذی شعور (آنهایی که می توانند درد و لذت را تجربه کنند) باید در نظر گرفته شوند و به علایق مشابه آنها باید وزن مشابهی داده شود. در کنار هم، فایده گرایی، این دیدگاه است که یک عمل نه تنها باید منفعت برساند، بلکه از نظر اخلاقی نیز لازم است که بیشترین مازاد خالص ممکن را از شادی نسبت به بدبختی (یا لذت بر درد) به همراه داشته باشد. و هر عملی که بر خلاف این اصل باشد، ممنوع و غیرمجاز است.

#### اعتراضات رایج به سودگرایی

یک اعتراض رایج به سودگرایی این است که ما را به انجام اعمال آشکاراً غیراخلاقی هدایت می کند! «داستایوفسکی» در «برادران کارامازوف»، «ایوان» را به چالش می کشد که یک نوزاد را تا سرحد مرگ شکنجه کند تا برای همهی بشریت خوشبختی بیاورد. چالش «ایوان» به یک اعتراض معروف به سودگرایی تبدیل شده است. بیان ساختار اعتراض «داستایوفسکی» به طور رسمی این موضوع را بهتر نشان می دهد:

فرض ۱. اگر فایده گرایی درست بود، به درستی به ما می گفت که کدام اعمال درست و کدام نادرست است.

فرض ۲. فایده گرایی به ما می گوید که اگر شکنجه یک کودک بی گناه تا حد مرگ عواقب بهتری نسبت به هر عمل دیگری به همراه داشته باشد، آنگاه شکنجه یک کودک بی گناه تا حد مرگ کار درستی خواهد بود.

فرض ۳. شکنجه یک کودک بی گناه تا حد مرگ همیشه اشتباه است. نتیجه: فایده گرایی نادرست است.

بسیاری از ایرادات به فایده گرایی نیز به همین ترتیب مطرح می شوند: یک جراح به این فکر می کند که آیا مخفیانه اطمینان حاصل کند که یک عمل شکست می خورد؛ تا بیمار بمیرد و سپس از اعضای بدن او برای نجات جان چهار بیمار در انتظار اهدای اعضای ضروری استفاده شود. چنین نمونههایی منعکس کننده ی دانش ما از نحوه عملکرد جهان نیستند. «ایوان» توضیح نداد که چگونه شکنجه ی کودک باعث شادی پایدار برای دیگران می شود. مثال پیوند عضو در نظر نمی گیرد که اگر کاری که

جراح انجام داده مشخص شود، ممکن است منجر به عواقبی شود که بسیار بیشتر از مزایای مورد نظر است (ممکن است افراد نسبت به پزشکان بی اعتماد شوند). چگونه جراح می تواند کاملاً مطمئن باشد که او گرفتار نخواهد شد؟ این فرض که شکنجه یک کودک بی گناه همیشه اشتباه است، متکی به ذات و فطرت انسانی دارد. بنابراین وقتی با نمونههای عجیب و خیالی سروکار داریم، فرض 3 مشکوک است و نمی توان به آن به عنوان مبنایی برای رد فایده گرایی اعتماد کرد.

ایراد اصلی دیگر این است که اندازه گیری درد و لذت، یا شادی و غم است. سودگرایان سه پاسخ اصلی به این اعتراض دارند. اولاً، این مشکلی محدود به فایده گرایی نیست. هر نظریهی اخلاقیای که مقداری به رفاه اهمیت می دهد از دشواری اندازه گیری رفاه افرادی که تحت تأثیر اعمال هستند نیز رنج می برد؛ و البته نظریهی اخلاقیای که تمام این ملاحظات رفاهی را نادیده می گیرد بسیار غیرقابل قبول خواهد بود.

ثانیاً، اگرچه اندازهگیری دقیق درد و لذت دشوار است، ترجیحات افراد و تا حدی حیوانات را می توان مشاهده، آزمایش و رتبه بندی کرد تا اولویتهای آنها آشکار مشخص. در برخی از مطالعات، روانشناسان با پرداخت هزینه به آزمایششوندگان، سطوح خاصی از درد یا تحمل را در آنها میسنجند. این موارد، اگرچه آن چیزی نیست که فایده گرایان کلاسیک آن را خیر میدانند، با این وجود، معیارهای مفیدی هستند که به ما ایدهای دربارهی درد و لذت میدهند. مدل دیگری با این وجود، معیارهای مفیدی هستند که به ما ایدهای دربارهی درد و لذت میدهند. مدل دیگری که از موارد آشکار استفاده می کند، سال زندگی تعدیلشده با کیفیت یا (QALY)، حول این ایده است که یک سال زندگی با عملکرد یا سلامت مختل، به اندازه یک سال در سلامت عادی، خوب نیست. برای مثال، محققان از مردم میخواهند که خود را با آسیبهای مختلف در سلامت تصور رها کنید تا این اختلال درمان شود؟ این روش اکنون در سطح جهانی توسط اقتصاددانان سلامت، محققان پزشکی و سیاستگذاران استفاده میشود. در نهایت، در اکثر موارد، عمل درست حتی بدون محققان پزشکی و است. به عنوان مثال، پزشکی که ترتیب درد بیماران را در اولویت قرار میدهد، اندازه گیری واضح است. به عنوان مثال، پزشکی که ترتیب درد بیماران را در اولویت قرار میدهد، می تواند به وضوح ببیند که یک بیمار سوختگی، شدیدتر از فردی که از سرماخوردگی رنج می برد،

درد دارد و در معرض خسر مرگ بسیار بالاتری است؛ بنابراین، باید بیمار سوختگی را در اولیت قرار داد. یا مثلا اگر فردی از شما بپرسد که نزدیک ترین رستوران گیاه خواران کجاست؟ شما به احتمال خیلی زیاد با ارائهی اطلاعات درست، او را راهنمایی می کنید، تا اینکه اصلا جواب ندهید یا پاسخ اشتباه بدهید!

اگرچه مواردی هم وجود دارند که پس از تجزیه و تحلیل هم شفاف نیستند؛ ولی با این جود می توان تصمیمات معقولی گرفت. نکتهی مهمی که در اینجا باید مورد توجه قرار گیرد، این است که نه تنها می توان بخش قابل توجهی از تصمیمات تحت فایده گرایی را بدون اندازه گیری لذت و درد اتخاذ کرد، بلکه آنچه در این دنیا در خطر است نیز معمولاً می تواند بدون اندازه گیری مستقیم درد و لذت تعیین شود. فقر جهانی (که باعث گرسنگی، تشنگی، بیماریها و ... می شوند)، کشاورزی کارخانهای و بیماریهای همه گیر نمونههای مناسبی از مسائلی هستند که بدون شک، رنج عظیمی را برای تعداد زیادی از افراد به بار می آورند.

# توصیههایی برای به کارگیری صحیح اصول سودمندی گسترده تر و طولانی تر فکر کنید

ما با «جان استوارت میل»، یک فایده گرای اولیه، موافقیم که باید «مفید بودن را بهعنوان اصل نهایی در همه مسائل اخلاقی در نظر بگیریم. اما باید در فراگیرترین معنای آن فایده باشد». منظور ما از "فراگیرترین" این است که همه پیامدهای مرتبط، صرف نظر از زمان، فاصله فیزیکی، خویشاوندی و سایر ویژگیهای اخلاقی نامربوط مانند جنسیت، نژاد، و عضویت در گونه باید در نظر گرفته شوند.

مسلماً، زمان یکی از بحث برانگیز ترین آنهاست که از نظر اخلاقی نامربوط اعلام می شود. تخفیف زمان اغلب در زمینه های اقتصاد و یادگیری ماشین آموزش داده می شود و به کار می رود، ولی تصورات

آنها در مورد ترجیحات زمانی با ایدههای فایدهگرایی متفاوت است. در اقتصاد، کاهش زمان، برای دریافت لذت و خوشی در زمان کمتر مد نظر است؛ یعنی ما مایل هستیم که لذت و خوشی را در زمان کمتری به دست بیاوریم تا اینکه بخواهیم برای آن صبر کنیم. در یادگیری ماشین به ویژه یادگیری تقویتی، "ضریب تخفیف"  $(\gamma)$ ، متغیری است که تعیین می کند که عامل، تمایل به اهداف و پاداشهای زودهنگام دارد یا دیرهنگام (اهمیت را برای پاداشهای فوری یا آینده تعیین می کند). اگر مقدار  $(\gamma)$  نزدیک به 1 باشد، عامل به یاداشهای آینده، بیشتر اهمیت می دهد و در نتیجه تمایل دارد تا مسیری را که باعث رسیدن به هدف در آینده می شود، دنبال کند. به عبارتی، عامل تمایل  $(\gamma)$  دارد پاداشهای آینده را بیشتر به صورت بلندمدت مد نظر قرار دهد. از سوی دیگر، اگر مقدار نزدیک به 0 باشد، عامل بیشتر روی پاداشهای فوری تمرکز می کند و تمایل دارد که از پاداشهای 0فوری بهرهبرداری کند. به عبارتی، عامل در تصمیم گیری خود بیشتر به جوانب کوتاهمدت توجه می کند و یاداشهای آینده، اهمیت نمی دهد. مثلا می توانیم بگوئیم به دلیل اینکه در آینده فلان بازار هدف وجود نخواهد داشت،  $(\gamma)$  را نزدیک به 0 د نظر می گیریم تا در کوتاه مدت، به نتیجهی دلخواه برسیم، عکس این قضیه هم صادق است. به عنوان مثال، شکنجه در 100 سال به همان اندازه بد است که شکنجهای اکنون به همان اندازه درد داشتهباشد، اما اگر قطعیت کمتری داشته باشد (یعنی ممكن باشد كه شكنجه انجام نشود)، ممكن است به همين دليل أن را كاهش دهيم (يعني شكنجهي چیزی را میپذیریم که مارا شکنجه نکند یا آن موردی که قطعیت کمتری دارد).

بیایید سعی کنیم این اصول را در هوش مصنوعی و علم داده اعمال کنیم. برای مثال، در تصمیم گیری برای راهاندازی یک محصول، نه تنها باید تاثیری که ممکن است بر روی کاربران آن داشته باشد، بلکه باید در نظر داشت که چگونه جامعه وسیع تر افراد (در برخی موارد، حتی حیوانات) چه در کوتاه مدت و چه در بلند مدت ممکن است تحت تاثیر قرار گیرند. سؤالاتی از این قبیل باید پرسیده شود: آیا این محصول سوگیریها، فرهنگ، ایدئولوژیها، فضیلتها یا سایر ارزشها را در جامعه جذب و در نتیجه آن را تقویت می کند؟ آیا این محصول، یک صنعت بسیار ارزشمند را از بین می برد یا باعث به تاخیر انداختن یا جلوگیری از حذف یک صنعت غیراخلاقی می شود؟

#### از ارزشهای مورد انتظار برای تصمیم گیری استفاده کنید

استفاده از تئوری ارزش مورد انتظار در تصمیم گیری، در تئوری تصمیم گیری، اقتصاد و علم داده، اساسی است (یعنی قبل از تصمیم گیری بسنجیم ببینم که دنبال چه چیزی هستیم و بر اساس آن تصمیم گیری بکنیم). اما باید در مورد نظریههای اخلاقی، بهویژه به حداکثر رساندن فاکتورهای اخلاقی مانند فایده گرایی نیز اعمال شود. مثال جراح در بخش قبل نشان می دهد که چرا سناریوهایی با ریسک بالا و کم احتمال، اهمیت دارند. مهم نیست که جراح چقدر با دقت سعی کرد عمل او را مخفی نگه دارد، او نتوانست به طور منطقی به این نتیجه برسد که احتمال افشای راز صفر است. با توجه به اثرات مشخص کشف شدن راز (اگر کشف می شد، مردم نسبت به پزشکان اعتمادشان را از دست می دادند)، جراح باید به این نتیجه برسد که انجام چنین عملی اشتباه است.

در حالی که محاسبه ارزش مورد انتظار اغلب ساده است (انجام آن عمل، چندین انسان را نجات میداد)، به دلیل سوگیریهای شناختی انسان (مثلا اینکه شما بیمار من رو به خاطر اهدای عضو، به عمد به قتل رساندید!)، اغلب به درستی استفاده نمیشود یا حتی اصلاً اعمال نمیشود. «غفلت احتمالی» یک سوگیری شناختی است که افراد نسبت به «عدم قطعیتها» نشان میدهند، بهویژه «احتمالات کوچک»، که تمایل دارند یا به طور کامل از آنها غفلت کنند، یا تا حد زیادی (اغراق) آن را بزرگ کنند. یک مطالعه با دریافت اینکه مردم برای کاهش خطرات "رویدادهای نادر و پر تاثیر" یا ارزش خیلی زیاد یا بسیار پایین قائل هستند؛ (غفلت احتمالی) را تائید کرد. ما نیازی به جستجوی شواهدی مبنی بر غفلت جمعی از «رویدادهای نادر و پرتأثیر» نداریم! اگر قانون اجباری بستن کمربند در خودرو برداشتهشود، به نظر شما چند نفر حاضرند تا کمربندشان ببیندند؟ (این خود نشان دهنده ی این است که مردم از سوگیری شناختی غفلت احتمالی استفاده می کنند!) این قضیه اصلا هم جالب نیست! زیرا «رویدادهایی با احتمال کم و تأثیر زیاد» اغلب دارای ارزشهای

مورد انتظار بزرگ، اعم از منفی یا مثبت هستند، این دام در تفکر انسان نگران کننده است! این نشان می دهد که انسان اغلب به «ارزشهای مورد انتظار» حتی فکر هم نمی کند! چه برسد که بخواهد آن را هنگام تصمیم گیری به کار ببرد!

سوگیری دیگری که ممکن است بر توانایی افراد در برآورد مقادیر مورد انتظار تأثیر بگذارد، «غفلت از محدوده» است. مطالعات نشان داده است که افراد ارزش گذاری خود را در تناسب با مقیاس یک مسئله تنظیم نمی کنند. به عنوان مثال، یک مطالعه از سه گروه از افراد در مورد تمایل آنها به پرداخت هزینه برای نجات 2000 یا 2000 یا 20000 پرنده از غرق شدن در استخرهای نفتی بدون سرپوش پرسیده شد. میانگینهای مربوطه 80، 78 و 88 دلار و میانگین پاسخها همگی 25 دلار بود. اگر ارزش گذاری افراد از برخی نتایج بهدرستی مقیاس پذیر نباشد، ارزشهای مورد انتظار نیز نخواهد بود (یعنی اینجا باید هرکس با توجه به دارایی خود مبلغی را اعلام می کرد، ولی همهی آنها پاسخی نزدیک به 25 دلار دادهبودند).

#### در انتخاب پروژههای خیریه، پروژههای (موارد) موثر را انتخاب کنید

از آنجایی که مردم معمولاً به جای تحقیق در مورد اثربخشی خیریه، بر اساس انگیزه و احساسات به خیریه می پردازند، اغلب از خیریهها و اهداف بی اثر حمایت می کنند. ولی در عوض چیزاهایی نذیر: نوع دوستی مؤثر، یک جنبش جهانی اخیر، بر اهمیت رفتار نوع دوستانه مؤثر، چه در قالب کمکهای مالی و چه در قالب زمان مهم هستند!

چه خوب است که همین اصل (سراغ کارهایی برویم که اثربخشی بالا دارند) را در هوشمصنوعی پیادهسازی کنیم و به اهداف مهمتر، اولویت بالاتری بدهیم.

## اخلاق دئونتولوژيک

#### نوشتهى كالين مارشال

رویکردهای «دئونتولوژیک» به اخلاق، بر مجموعهای از ایدههای مرتبط متمرکز است: احترام، استقلال، حقوق، و امتناع از رفتار با انسانها (و شاید سایر موجودات) به گونهای که گویی آنها صرفاً چیزها یا ابزارهایی برای رسیدن به اهداف دیگر هستند. یک تصویر کلاسیک از رویکرد دئونتولوژیک شامل سناریوی زیر است: یک پزشک را تصور کنید که پنج بیمار دارد و هر یک از بیماران، نیاز فوری به اهدای عضو دارند. یک فرد قابل اعتماد و سالم وارد مطب دکتر میشود؛ دکتر میتواند فرد سالم را بکشد و اعضای بدن او را برای نجات پنج بیمار برداشت کند. حتی اگر پزشک بتواند این کار را بدون تشخیص انجام دهد، بسیاری از مردم قضاوت می کنند که نباید این کار را انجام دهند. این قضاوت به راحتی در اصطلاحات دئونتولوژیک، به این صورت بیان میشود: عدم احترام از طرف پزشک، به عنوان نقض حقوق فرد سالم، یا به عنوان دکتری که از فرد سالم به عنوان یک چیز صِرف (یک ظرف اندام) استفاده می کند.

رویکرد دئونتولوژیک اغلب با رویکردهای «نتیجهگرایانه» در تضاد است، که هر عملی را که بهترین نتیجه را به همراه داشتهباشد توصیه میکند؛ یا مثلا اگر در مثلا قبل جزئیات به درستی تکمیل شوند رویکر «فایدهگرا» پیشنهاد میدهد که فرد سالم را برای آن پنج بیماری قربانی کنیم. زیرا در این رویکرد نتیجهای که حاصل میشود، این است که پنج انسان به زندگی برگشتند و فقط یک انسان کشتهشد. ولی رویکرد «دئونتولوژیک»، از حق انسان سالم دفاع میکند. با این حال، در عمل، احکام رویکردهای اخلاقی «دئونتولوژیک» و «نتیجهگرایانه» غالباً منطبق هستند. به هر حال، در هر نسخه واقع بینانهای از پرونده دکتر، هیچ تضمینی وجود ندارد که قتل مخفی بماند.

توجه به این موضوع، نتیجه گرایی، فاکتور گیری (کنار گذاری) ریسکهای بزرگی را توصیه می کند، مانند کاهش اعتماد به متخصصان پزشکی (که در نتیجه افراد بیمار به دنبال کمک لازم نمی گردند) و تأثیر روان شناختی مخرب احتمالی بر پزشک (که گناه و آسیبهای روحی ممکن است آینده آنها را مختل کند). در نتیجه چنین ملاحظاتی، بسیاری از نتیجه گرایان معتقدند که اگر مردم عموما از منظر دئونتولوژیک به تصمیم گیری بپردازند، بهترین پیامدها تضمین می شود. به همین دلیل، می توانیم انتظار داشته باشیم که بسیاری از ارزیابیهای «دئونتولوژیک» با ارزیابیهای «نتیجه گرا» (و سایر موارد) همخوانی داشته باشند، حتی اگر رویکردهای مختلف بر عوامل متفاوتی تأکید کنند.

مفهوم اصلی دئونتولوژیک احترام، همراه با دو مفهومی است که از احترام بیرون می آیند: بی طرفی و امتناع از دیگران به عنوان ابزار صِرف یا چیز (منظور نگاه ابزاری به آدمها است). در اینجا می توانیم به اختصار هر یک از این موارد را بررسی کنیم. انواع مختلفی از احترام وجود دارد، اما شکل مربوط به احترام اخلاقی توجه جدی ای، به نیازها و پروژههای دیگران است. چنین احترام اخلاقی ای می تواند و البته باید اغلب بر عمل تأثیر بگذارد: اگر ما به طور جدی نیازهای کسی را در نظر بگیریم، معمولاً به گونهای عمل نمی کنیم که آن نیازها را تضعیف کنیم. با این حال، حتی زمانی که اقدامی نیز صورت نگیرد، ممکن است شکستهایی در احترام وجود داشته باشد، مانند خندیدن بی احترامانه به شکستهای دیگران آن هم در صورتی که به آن آگاه نباشیم. رفتار اولیهی ما با دیگران، به ندرت با احترام همراه است (اولین رفتار ما همیشه محترمانه نیست). در عوض، ما بیاحترامی را ترجیح می دهیم و سعی می کنیم که بر اهداف و نیازهای خودمان ترمرکز کنیم تا اینکه بخواهیم نیازهای دیگران را در اولویت قرار دهیم؛ به این رفتار «جانبداری» می گویند. یعنی اهداف خودمان را بر دیگران ترجیح دهیم و برایشان ارزش بیشتری قائل شویم. مثلا اگر یک پلتفرم شبکهی اجتماعی، تنها با هدف به حداکثر رساندن سود، کاربران خود را به شکلهای تعامل مضر ترغیب کند، آنها با کاربران خود به عنوان وسیله برای دستیابی به سود رفتار می کنند (برای اطلاعات بیشتر به تفسیر مورد ۶ -«بدافزار ذهنی» مراجعه کنید). به طور مشابه، اگر یک مزرعه یا کارخانه با حیوانات بهعنوان منابع صِرف گوشت رفتار کند، آنها را صرفاً وسیله می داند (به تفسیر مورد ۷ - «حیوانات و هوش مصنوعی» مراجعه كنيد). چنين نگرشي به منزلهي شكست كامل احترام است. صرفنظر از اينكه ديدگاه دئونتولوژیک خوب است یا نه، مردم به طور پیشفرض به مسائلی مانند: احترام، حقوق و بیطرفی

اهمیت میدهند.

### اخلاق فضيلت

### نوشتهی جان هکر رایت

اخلاق فضیلت رویکردی به اخلاق یا به عبارت دقیق تر، خانوادهای از رویکردها است یک انسان برای خوب زیستن به آن نیاز دارد. این به ما می گوید که حالات خوب شخصیت به نام فضیلت را ایجاد و نشان دهیم، و از ایجاد و نشان دادن حالات بد شخصیت به نام رذایل اجتناب کنیم. برجسته ترین رشتهی اخلاق فضیلت در آکادمی غرب امروز توسط فیلسوف یونان باستان ارسطو (384–322 قبل از میلاد) ارائه شده است، اما نسخههای زیادی از اخلاق فضیلت وجود داشته و دارد. از این رو، برای مثال، می توان نسخههای کنفوسیوس و بودایی از اخلاق فضیلت را یافت. دیدگاهی که در مورد آنچه در ادامه می آید توضیح خواهمداد اخلاق فضیلت ارسطویی است. وقتی به یک فرد خوب فکر می کنید، ممکن است به فردی با ویژگیهایی مانند شجاعت، شفقت، صداقت و مانند آن فکر کنید. اینها فضایل فرضی است. هر ویژگیای که فکر می کنیم کسی برای خوب زندگی کردن در حوزه خاصی از زندگی انسانی نیاز دارد، تصور ما از فضایل را شامل میشود. در حالی که فهرست قطعی از فضایل وجود ندارد، همگرایی قابل توجهی بر سر ویژگیهایی مانند شجاعت، صداقت، عدالت و خرد وجود دارد. اخلاق گرایان فضیلت می کوشند تا معیار درستی و نادرستی در عمل را از فضایل یا فرد نیکوکار استخراج کنند. یکی از فرمولبندیهای برجسته می گوید: یک عمل درست است اگر و تنها اگر کاری باشد که یک فرد با فضیلت یا شخصیت، انجام می دهد. توجه داشته باشید که حتی اگر خودمان فاضل نباشیم، میتوانیم از این امر پیروی کنیم، به شرط آنکه سطحی از بینش نسبت به

کاری که فاعل با فضیلت انجام می دهد و خویشتن داری کافی برای انجام آن گونه که فرد با فضیلت عمل می کند، داشته باشیم. اگر خواسته های ما بیش از حد بی نظم باشد آضد و تقیض باشد، مثلا طرفداری از فمینیست به دلیل اینکه ما فرد روشن فکری هستیم یا به روشن فکران احترام می گذاریم آ، ممکن است نتوانیم با نیات نیکو عمل کنیم و حتی ممکن است در نتیجه تلاش برای عمل به عنوان یک عامل نیکوکار، بدتر عمل کنیم! در این صورت، اختیار اخلاقی ما به دلیل ضعف اراده به خطر بیافتد. هدف ما همچنان این است که بتوانیم همانطور که عامل فاضل عمل می کند، عمل کنیم.

ممکن است قوانینی وجود داشتهباشد که کلیات، الگوهای عمل، و ویژگیهای استدلالی افراد با فضیلت را به تصویر بکشد، اما نمی توان آنها را بدون تفکر به کار برد. به عبارت دیگر، سطحی از درک اخلاقی برای اعمال آنها ضروری است. این ممکن است نقطه ضعف نظریه به نظر برسد، اما از سوی دیگر، نظریههای رقیب خود را متعهد به دیدگاههای عمیقاً ضد شهودی و گاه از نظر اخلاقی آزاردهنده درباره کنش درست بر اساس قوانین استثنایی میدانند: برای مثال، دیدگاه دینشناختی «امانوئل کانت» به طرز بدنامی به موضعی استثنایی متعهد است. هرگز دروغ نگفتن، حتی اگر این کار باعث نجات جان انسانها شود. در مقابل، اخلاقدانان فضیلت ممکن است معتقد باشند که نیاز انسان به روابط اعتماد، صداقت را به یک فضیلت تبدیل می کند و در عین حال ادعا می کنند که ما می توانیم تعهد خود را به صداقت حفظ کنیم و در عین حال شرایطی را که دروغ را می طلبد مجاز بدانیم. به عنوان مثال، اگر از ما اطلاعات شخص خاصی را به منظور قتل خواستند، دروغ گفتن مناسب است. فقدان قوانین استثنایی نیز ممکن است یک مزیت برای اخلاق فضیلتی در برخورد با فناوریهای نوظهور باشد.

از آنجایی که فضایل در مرکز اخلاق فضیلت قرار دارند، بسیار مهم است که بدانیم آنها چیستند. برخی از فضایل برتری امیال و احساسات ما هستند، در حالی که برخی دیگر مانند حکمت عملی، در درجه اول برتریهای فکری هستند. به عنوان مثال، شجاعت، به خواست ما به امنیت مربوط می شود و زمانی نشان داده می شود که احساس ترس و اعتماد به نفس ما به گونهای باشد که فقط در مواجهه با چیزی که واقعاً خطرناک است، احساس ترس کنیم. ارسطو ایدهی فضیلت را با توسل به «آموزه

پست» معروف خود توضیح داد. در یک انسان شجاع، احساس ترس و اطمینان در حالتی میانی بین افراط و کمبود قرار دارد. کسی که احساس ترس بیش از حد می کند، از خطر فرار می کند و نمی تواند به چیزی ارزشمند دست یابد. ما به این افراد بر چسب ترسو می زنیم زیرا آنها رذیلت بزدلی را نشان می دهند.

کسی که احساس ترس بسیار کمی دارد ممکن است بی پروا عمل کند و در تلاشهای بیهودهای که باید از آن اجتناب میشد با جراحت یا مرگ مواجه شود. ویژگی رویکرد ارسطویی این است که ترس، در کنار سایر احساسات، چیزی است که برای خوب زیستن ضروری است. از این گذشته، وقتی احساس ترس می کنم، ارزش زندگی و تمامیت جسمی ام را به گونهای ثبت می کنم که انگیزهای برای عمل ایجاد کند. با این حال، من ممکن است برای زندگی و تمامیت جسمی خود بیش از حد ارزش قائل شوم. از نظر ارسطو، چیزهای مهمتری از زندگی و تمامیت جسمانی من وجود دارد، مانند آزادی شهرم و امنیت دوستان و خانواده ام. از این رو، از نظر او، در صورت وجود شانس غیرمعمول برای دستیابی به چنین هدفی، خطر مرگ چیز خوبی است. جنبه دیگری از دیدگاه ارسطو این است که شخص نمی تواند شجاعت نشان دهد مگر اینکه برای رسیدن به هدفی ارزشمند با ترس روبرو شود. دزدی که به خاطر دزدی با خطر روبرو می شود، شجاع نیست. اگرچه شخصیت آنها به گونه ای است که مستعد احساس ترس نیستند، اما این حالت شخصیتی در آنها بر تری ندارد.

شرارت آنها (دزدان) در حوزه دیگری، توانایی آنها را برای رفتار شجاعانه تضعیف می کند. این جنبه دیگری از رفتار شناسان ارسطو است: او از ایدهای به نام «وحدت فضایل» دفاع می کند که در قوی ترین شکل خود بیان می کند که برای داشتن یک فضیلت باید همه آنها را داشتهباشیم. به بیان دیگر، ایده این است که هر رذیلهای، توانایی نشان دادن هر فضیلتی را تضعیف می کند. با فرض اینکه دولتهایی واسطه بین فضیلت و رذیلت وجود دارد، این امر فضایی را برای کمتر از فضیلت کامل بودن در برخی زمینهها باز می کند بدون اینکه لزوماً فضیلت ما را در سایر زمینهها تضعیف کند. با ماندن در فضیلت شجاعت به عنوان مثال، می توانیم تعجب کنیم که آیا شجاع بودن خوب است؟ به هر حال، اگر مستلزم این باشد که به خاطر دولت شهرم جانم را به خطر بیندازم، شاید بهتر باشد که

ترسو باشم. اما توجه داشتهباشید که این دیدگاه بزدلانه جهان را میپذیرد: اینکه به هر قیمتی زنده ماندن بهتر است. انسان شجاع دنیا را متفاوت می بیند: بقا وقتی به قیمت آزادی شهر خود یا مرگ یا بردگی دوستان و خانوادهاش تمام شود، خوب نیست.

پس آیا، ما در، کنارِ هم قرار گرفتن این دو دیدگاه گیج شده ایم یا اینکه دیدگاه شخص شجاع تطابق دارد؟ من معتقدم که دیدگاه افراد شجاع برتر است زیرا شجاعت یک ویژگی است که انسان برای زندگی خوب در دنیای خطر به آن نیاز دارد. ما انسانها باید بتوانیم اهداف را، حتی در مواجهه با خطرات به پیش ببریم. این دیدگاه نسخهای از اخلاقی است که بسیاری از ارسطوییها آن را پذیرفته اند: اینکه خوبی در انسان، تابعی از نوع حیوانی است که آنها هستند (که این حرف را فقط ارسطوییها می گویند). فضائل قوای عقلانی و اشتهایی انسان را کامل می کند و این امری عینی است که صفات آن چنین است.

ارسطو در عصری با ساختار اجتماعی بسیار متفاوت و همچنین با فناوریهای متفاوت زندگی می کرد. یقیناً امروزه هیچ یک از اخلاق شناسان فضیلت ارسطویی، نظرات او را بدون تعدیل نمی پذیرد. تأکید بیش از حد ارسطو بر فضیلت رزمی شجاعت در دیدگاههای سیاسی او، باعث چسباندن انگ زنستیزی و نژادپرستی در زمان خود شد. اما چارچوب فلسفی او همچنان بینش را به همراه دارد. اخلاق فضیلت ارسطویی در پرداختن به سؤالات فناوری و علم داده، بر بررسی تأثیر فضیلت بر شخصیت ما تأکید می کند: چگونه استفاده از یک فناوری جدید بر تمایلات و تفکر ما تأثیر می گذارد؟ اگر یک فناوری ما را وادار می کند چیزی به عنوان ویژگی یک عامل شرور فکر یا احساس کنیم، پس این زمینه ای برای انتقاد اخلاقی از فناوری است. از این رو، تمرکز بر این است که چگونه با فناوری این زمینه ای برای انتقاد اخلاقی از فناوری است. از این رو، تمرکز بر این است که چگونه با فناوری تأثیر زندگی می کنیم. ما مجبور نیستیم برای ایجاد شک و تردیدهای اخلاقی در مورد یک فناوری، تأثیر چشمگیری بر جامعه یا نقض وظایف داشتهباشیم. ما می توانیم با بررسی تحریفها و تأثیرات آن بر افکار و احساسات خود به نقد اخلاقی فناوری نزدیک شویم (منظور اینکه فناوری چه تأثیرات بدی بر روی اخلاقیات ما داشتهاست). فناوریهای جدید ممکن است خواستههای اخلاقی جدیدی از ما ایجاد کنند. در چنین مواردی، این پرسش مطرح می شود که آیا فضیلت جدیدی لازم است یا صوفاً ایجاد کنند. در چنین مواردی، این پرسش مطرح می شود که آیا فضیلت جدیدی لازم است یا صوفاً

تفکر در مورد یک فضیلت سنتی در بستری جدید است. نظر من این است که تمایل بر این است که جنبههای فضایل سنتی را دوباره پیکربندی کنند، و انجام این کار ضرری ندارد و ممکن است فایدهای داشته باشد، زیرا ممکن است به ما کمک کند تا با دقت بیشتری در مورد موقعیتهایی که با آن روبرو هستیم فکر کنیم. به طور خلاصه، اخلاق فضیلت ارسطویی چارچوبی انعطافپذیر برای اندیشیدن در مورد اینکه چقدر با فناوریهای جدید زندگی میکنیم فراهم میکند، و نیازی نیست که آن را محکم با دیدگاههای باستانی ارسطو در مورد فضایل گره بزنیم.

اگر فرض شود که ما بهعنوان افراد به تنهایی می توانیم ویژگی هایی را که برای خوب زندگی کردن در هر شرایطی به آن ها نیاز داریم، توسعه دهیم و از خود نشان دهیم، اخلاق فضیلت نادرست درک می شود. درعوض، اخلاق فضیلت، مربوط به سنجش شرایط اجتماعی است که برای خوب زیستن انسان ها ضروری است. این امر به ویژه در درنظر گرفتن تأثیر فناوری های جدید بسیار مهم است. آن ها ممکن است توانایی ما را برای تطبیق خواسته هایمان با اهداف آگاهانه مان تضعیف کنند. (یا به عنوان خوش بین تر، تقویت کنند)، و در نتیجه تلاش های ما برای توسعه فضایل را تضعیف کنند. از دیدگاه ارسطویی، رشد فضایل مستلزم فرآیند عادت کردن است، یعنی فرآیندی از عمل به گونه ای که فاعل نیکوکار عمل می کند، شاید بر خلاف تمایلات ما، تا زمانی که از عمل به آن طریق لذت ببریم و بتوانیم آن را با اطمینان انجام دهیم (پس ارسطو میگوید که باید به رفتارهای خوب و نیکو، عادت کنیم).

# اخلاق آفريقايي

### نوشتهی جان مورانگی

برخواسته از نژادپرستی است!

در ادامه، باید انتظار دید موقتی درباره ی اخلاق آفریقایی داشت. موقتی بودن اهمیت دارد زیرا جایی برای دیدگاههای دیگر باقی می گذارد. علاوه بر این، خواننده را متوجه این واقعیت می کند که آنچه در مورد اخلاق آفریقایی گفته می شود، همه ی آن نیست. چیزهای بیشتری برای گفتن وجود دارد؛ که از آن صرف نظر می کنم. اگر بخواهیم در مورد درک اخلاق آفریقایی عدالت را رعایت کنیم، کنار گذاشتن نژادپرستی بینش مهمی است. اخلاق آفریقایی مانند هر شاخه ی دیگری از اخلاق اشتباه گرفت. اخلاق، چه اخلاق منحصر به فرد است. نباید آن را با هیچ شاخه دیگری از اخلاق اشتباه گرفت. اخلاق، چه افریقایی یا غیرافریقایی، چه خاص و چه جهانی، در مورد رفاه است. در جوامع بومی آفریقا، رفاه اجتماعی، رفاه اجتماعی است. این بهزیستی است که جایگاهی برای رفاه فردی و همچنین رفاه گروهی دارد (منظور از رفاه که امروزه استفاده می شود، پول و جایگاه مادی است). یک جمله ی معروف در اخلاق آفریقایی و اوبونتو وجود دارد که برایتان آورده ام: ما هستیم، پس من هستم، این نشان دهنده ی این است که اخلاق آفریقایی برای ما (جمع انسانها) ارزش بالایی قائل است. در اخلاق آفریقایی است، هیچوقت ارزش یک فرد، بالاتر از ارزش یک جمع نیست. اوبونتو که زیرشاخه ی اخلاق آفریقایی است، هیچوقت ارزش یک فرد، بالاتر از ارزش یک جمع نیست. این مهم است که به خود یادآوری کنیم که اخلاق آفریقایی تابع قوم نگاری یا قوم شناسی این مهم است که به خود یادآوری کنیم که اخلاق آفریقایی تابع قوم نگاری یا قوم شناسی نیست، این اخلاق قومی و قبیله ای نیست. همچنین این قضیه را باید به صورت محکم بیان نمود

از آنجا که اخلاق در سعادت جامعه دخیل است، به نظر می رسد که جامعه شناسی در مطالعه اخلاق نیز در جامعه اخلاق ضروری است. همانطور که جامعه شناسی مطالعه جامعه است، مطالعه اخلاق نیز در جامعه شناسی گنجانده شده است. علاوه بر این، از آنجایی که جامعه از نظر سیاسی امنیت دارد و منافع آن

که کاشفان اروپایی در تاریخ مدرن میگفتند که آفریقاییها وحشی هستند! این باور کاملا غلط و

توسط دولت (سیاسی) تبلیغ و پیگیری می شود، اخلاق اساساً سیاسی است. به گونه ای دیگر، اخلاق تابع جامعه شناسی سیاسی است. در اخلاق متعارف اروپایی-غربی، معماری چندلایه اخلاق به ندرت به رسمیت شناخته می شود. در بافت بومی آفریقا، این معماری به رسمیت شناخته شده است.

# اخلاق بودايي

### نوشتهي پيتر هرشوك

اخلاق می تواند شامل همه چیز باشد، از تبیین چیزی که به طور ایده آل در یک فرد «خوب» دخیل است، تا معنای عملی نمایندگی «قابل قبول» در یک حرفه یا شهروندان یک ملت یا جهان.

من به اخلاق به صورت عملیاتی برخورد می کنم و آن را حداقل به عنوان هنر ارزشیابی اصلاح مسیر انسانی تعریف می کنم: هنر اعمال هوشمندانه نتایج حاصل از تبعیض مشترک و کیفی بین ارزشها، اهداف و علایق و ابزارهای ما برای تحقق آنها. برای من، این هنری است که به طور اساسی با شرح و بسط معاصر مفاهیم و اعمال بودایی آشنا شده است.

بودیسم حدود 2600 سال پیش در دامنههای هیمالیا در جنوب آسیا ظهور کرد، تقریباً همزمان با سنتهای فلسفی و سیاسی جهان مدیترانه و سینیتی. آن سنتها با پرسشهای بنیادینی دست و پنجه نرم می کردند: چه چیزی واقعی است؟ چی خوبه؟ جایگاه انسانیت در کیهان چیست؟ و جامعه چگونه باید اداره شود؟ بودیسم در پاسخ درمانی (به جای نظری) به دو سؤال متفاوت، اما به همان اندازه اساسی، پدید آمد. علل و شرایط ابتلا به دعا یا رنج و در گیری و گرفتاری چیست؟ و با چه وسیلهای می توانیم این علل و شرایط را از بین ببریم؟ پاسخ بوداییان به این سؤالات بر دو بینش کلیدی استوار است. اولاً، همه چیز به طور متقابل به وجود می آید و ادامه می یابد. به طور قوی بیان

می شود که رابطه گرایی اساسی تر از چیزهای مرتبط است. همه چیز تابعی از تمایز رابطهای است، و هر چیز در نهایت همان چیزی است که برای دیگران معنا می کند. ثانیاً، کیهان ما خودسازمانده و دارای ساختار کرمی است. این کیهانی است که در آن الگوهای ثابت ارزشها، نیات و اعمال منجر به الگوهای همخوانی از نتایج و فرصتهای تجربی می شود.

هدف هنر بودایی اصلاح سیر انسانی، تحقق آزادی از درهم تنیدگیهای رابطهای است که دخخا ایجاد می کند، عمدتاً از طریق حل تعارضات بین ارزشها، نیات و اعمال ما. این بستگی به ارزیابی انتقادی عادات فکر، گفتار، و رفتار، و تحقق آزادی توجه و آزادی نیت مورد نیاز برای تجدید نظر، مقاومت، یا انحلال آن عادات در صورت لزوم دارد تا دیگر توسط درهم تنیدگیهای کارمایی و حضور اجباری محدود نشوند. به طور قابل توجهی، هدف تمرین بودایی (هدف نیروانا) تجویز یا تعریف نشده است. در عوض، به طور سنتی به صورت استعاری به عنوان خنک کننده یا خاموش کننده آتش ولع، بیزاری، و جهل تلقی می شد. این پیامدهای مهمی برای اخلاق بودایی دارد. به طور خلاصه، اخلاق بودایی هدف یا مقصد نیست. یک هنر بی پایان و بداهه است. اخلاق بودایی را میتوان با برخی توجیهات، شامل عناصری از رویکردهای مبتنی بر فضیلت، وظایف (دئونتولوژیک) و مبتنی بر پیامد (فایده گرا) به اخلاقی دانست که در فلسفه غرب غالب شدهاند، و همچنین رویکردهای مراقبت محوری مانند فمینیستی. با این حال، هستی شناسی رابطه ای بودایی به طور مشخص توجه ارزیابی را از عوامل اخلاقی، بیماران و اعمال مستقل و به سمت کیفیت رابطه ای سوق می دهد. علاوه بر این، در حالی که تأکید بودیسم بر فضیلت گرایی رابطهای، اخلاق بودایی را متعهد به شرایط خاص می کند، با اخلاق موقعیتی غربی که اعمال را بر اساس نتایج نزدیک یا کوتاهمدت ارزیابی می کند، متفاوت است. آنچه از نظر اخلاقی اهمیت دارد صرفاً پیامدهای فوری یک عمل نیست، بلکه پیامدهای رابطهای میانمدت و بلندمدت اجرای عمدی مجموعههای ارزشهای خاص و شکل دهی آنها به فرصتهای ارادی و نیز نتایج تجربی است.

# اخلاق بومى و فطرى: كنشها به مثابه تعامل

### نوشتهی جوزف لن میلر و آندریا سالیوان کلارک

پاسخ به این سؤال که یک نظریه اخلاقی بومی چگونه است دشوار است. اول، مشکل «پان ایندیانیسم» وجود دارد. با توجه به تفاوتهایی که بین قبایل وجود دارد، اندیشیدن به مردم «بومی» بهعنوان یک گروه همگن مشکل ساز است. دوم، از نظر تاریخی، اندیشه فلسفی مردم بومی به طور جدی دست کم گرفته شدهاست. اکثر متفکران غربی فرض کردهاند که مردم بومی آنقدر بدوی یا حتی «وحشی» بودند که نمی توانستند در مورد موضوعات یا پرسشهای انتزاعی تأمل کنند. این تاریخ تأثیرات ماندگاری بر فلسفه بومی دارد. نه تنها ایدههای بومی، حتی بنیادیترین آنها، باید بر اساس استانداردهای غربی «توجیه» شوند، بلکه این ایدهها باید در زمینهای غیر از آنچه در آن شکل گرفتهاند، توضیح دادهشوند. همانطور که گفته شد، یکی از تمرکز مشترک مهم اخلاق بومی، به هم پیوستگی همه چیز است (مانند مردم، زمین، حیوانات غیر انسانی، نسلهای گذشته و آینده و غیره). کیهان موجودی زنده است و درک می شود که در «گذار دائمی» است. این موضوع زمینه ای را برای مردم بومی فراهم می کند که «بر اساس اصول تعادل هماهنگی عمل می کند». مردم در اجتماع و روابط متولد مي شوند. اينها شامل روابط غيرانساني مانند ارواح، صخرهها، رودخانهها، اعضای گونههای حیوانی غیرانسانی و غیره میشوند. هر موجودی که ما با آن رابطه داریم متفاوت است، و بنابراین اقدامات ما نسبت به روابطمان نیز متفاوت خواهدبود. به جای ارائه اصول جهانی برای هدایت رفتار، مفاهیم کلیدی وجود دارد که پایه و راهنمایی را برای تصمیم گیری اخلاقی فراهم می کند. این مفاهیم عبارتند از هماهنگی، متقابل، سپاسگزاری و فروتنی. درک چگونگی ارتباط این مفاهیم با یکدیگر می تواند به درک بهتر نحوه اجرای این مفاهیم در زمینههای مختلف کمک کند. روش صحیح زندگی، و عمل، سیس با آنچه ما از روابط خود و ارتباط ما با این مفاهیم می دانیم، آگاه می شود.

هماهنگی زمانی وجود دارد که بین مبادلات و تعاملات با محیط اطراف فرد تعادل وجود داشته باشد. تعادل و هماهنگی، ویژگی های دنیایی است که ما در آن متولد شده ایم، راهنمایی برای اطمینان از رفاه روابط ما و خودمان است. با توجه به وابستگی متقابل و روابط بین همهچیز، هر تعاملی بر رفاه یک فرد و محیط اطراف او تأثیر می گذارد. به عبارت دیگر، برای هر کنش، واکنشی است. برای ایجاد تعادل در این تعاملات، یک فرد باید بداند که چگونه متقابلا عمل کند. تعامل متقابل مى تواند اشكال مختلفى داشته باشد (يعنى يك روش "درست" منحصر به فرد براى انجام متقابل وجود ندارد)، اما باید متناسب با موجودی باشد که فرد با او در تعامل است. هدف متقابل ایجاد تعادل در روابط است تا همه موجودات درگیر بتوانند به طور مسالمت آمیز با هم زندگی کنند. برای زندگی مسالمت آمیز با محیط اطراف، و رفتار متقابل مناسب، باید با عشق، سپاسگزاری و فروتنی رفتار کرد. با در نظر گرفتن این مفاهیم، برای هر کنش (فعل) خاص باید سؤالات زیر را در نظر گرفت: چه عملی هماهنگی ایجاد می کند؟ چگونه باید آنچه را که به من دادهاند جبران کنم؟ آیا با عشق، سیاسگزاری و فروتنی رفتار می کنم؟ توجه داشته باشید، پاسخ به این سؤالات به شدت به محیط و زمینه فرد بستگی دارد. پاسخگویی مناسب به این سؤالات مستلزم داشتن شناخت دقیق از محیط و روابط خود است. به عنوان مثال، دانستن چگونگی ایجاد هماهنگی (یعنی دانستن نحوه انجام رفتار متقابل) در رابطه با زمین مستلزم دانستن جزئیات دقیق در مورد خاک، زندگی گیاهی، بدنههای آبی، الگوهای آب و هوا، وابستگی متقابل بین گیاهان و حیوانات در منطقه است و غیره. برخی از مفاهیم سیاسی تا حدی به عنوان وسیله ای برای حفظ شیوههای زندگی که در حضور استعمار شهرک نشینان حول این مفاهیم شکل می گیرد، نقش برجسته تری در اخلاق بومی ایفا کردند. این شامل مفاهیم حاکمیت و احیاء است. از آنجایی که تمرکز این مجموعه اخلاق است، مفاهیم اساسی اخلاقی را که حاکی از تصمیم گیری اخلاقی در فلسفه بومی است، در اولویت قرار دادهایم. با این حال، با توجه به اهمیت و الهامبخش تبلیغات اخیر در مورد حاکمیت دادههای بومی، ما از به اشتراک گذاشتن منابعی که نشان میدهند چگونه این مفاهیم (حاکمیت و احیا) در جمعآوری و استفاده از دادههای مربوط به مردم بومی استفاده میشوند، خودداری می کنیم.

«کوکوتای» و «تیلور» اخیراً جلدی را ویرایش کردهاند که مقالاتی را در حمایت از «حقوق و منافع ذاتی و غیرقابل انکار مردمان بومی در ارتباط با جمعآوری، مالکیت، و کاربرد دادههای مربوط به مردم، شیوههای زندگی و سرزمینهایشان» جمعآوری کردهاند. «رودریگز-لون بیر» و «مارتینز» استدلالی را در حمایت از «تغییر موقعیت اقتدار بر دادههای بومی به مردم بومی» ارائه میکنند. «کارول» و همکاران نمونههایی از اصول (CARE) برای حاکمیت دادههای بومی رمنافع جمعی، اختیار کنترل، مسئولیت و اخلاق) را بیان، توصیف و ارائه کنید.

به طور کلی، مردم بومی با فروتنی به این سؤال می پردازند که چگونه خوب زندگی کنند، زیرا می دانند که ما تنها بخش کوچکی از جهان هستیم. ما برای زنده ماندن به رفاه و سخاوت خویشاوندان خود (یعنی همه روابطمان) وابسته هستیم. اختلال در کار، هرج و مرج، بی نظمی و زوال رفاه بستگان ما ناهماهنگی ایجاد می کند و نشان دهنده این است که اعمال ما نادرست است و باید راه خود را تغییر دهیم.

# فصل ۳

# اخلاق تحقیق و روش علمی

اخلاق تحقیق و روش علمی برایان وانسینک اجازه نمی دهد شکست یک گزینه باشد. اگر داده های جالبی داشته باشد، به آن ادامه می دهد تا زمانی که چیزی پیدا کند، سپس منتشر می کند، منتشر می کند،

Andrew Gelman, Statistician

# "یک ترفند ساده": آزمایشگاه غذا و برند کورنل

آیا میدانستید اگر در رستوران مورد علاقه خود کنار پنجره بنشینید، 80 درصد بیشتر احتمال دارد که سالاد انتخاب کنید؟ یا اینکه اگر نزدیک میله بنشینید (در نور کم و با پخش موسیقی بلند در پس زمینه) کالری بیشتری مصرف می کنید؟ آیا میدانستید افرادی که جعبههای غلات خود را بیرون پیشخوان نگه میدارند به طور متوسط 21 پوند وزن بیشتری نسبت به کسانی دارند که آنها را در کمد پنهان میکنند؟ یا اینکه برند کردن سیب با شخصیتهای کارتونی محبوب، مانند المو، باعث میشود که بچهها با ناهار یکی از آنها را به جای شیرینی انتخاب کنند؟ یا اینکه مردها وقتی خانمها آنها را تماشا میکنند خانمها خانمها آنها را تماشا میکنند خانمها کمتر میخورند؟ یا اینکه ایجاد یک «پوز قدرت» تأثیر مثبتی بر مصاحبههای شغلی، مذاکرات و سایر عملکردها دارد) بهویژه برای کسانی که موقعیت اجتماعی پایین تری دارند و منابع کمتری دارند؟

اگر به همهی یا هر یک از این سؤالات «نه» پاسخ دادهاید، می توانید به خودتان تبریک بگویید،

زیرا حق با شماست. ادعاهای مطرح شده توسط محققان در مطالعات فوق (که همگی زمانی به طور برجسته در رسانهها تبلیغ میشدند) قابل تکرار نبودند و از آن زمان پس گرفته شدند. کار ایمی کادی روی ژستهای قدرتی موضوع دومین سخنرانی پربیننده TED تا به حال بود، و حتی قبل از رد شدن، بخشی از حکمت عامیانه فرهنگی دریافتی ما شد. ادعاهای دیگر نیز راه خود را به عقل عامیانه علاقه مندان به آخرین اخبار رژیم غذایی و سلامتی (از جمله کسانی که مسئول تصمیم گیری در مورد برنامههای ناهار مدارس دولتی هستند) باز کرد. آنها نیز پس از یافتههای مربوط به تخلفات تحقیقاتی، همهی آنها پس گرفته شدهاند.

این مطالعات محصول «برایان وانسینک» از دانشگاه «کرنل» (Cornell University) بود، این مطالعات محصول «برایان وانسینک» از دانشگاه «کرنل» (Cornell University) بود، «وانسینک»، و روانشناسی غذا خوردن را در آزمایشگاه غذا و برند «کورنل» خود مطالعه کرد. «وانسینک» در سال 2005 آن را به «Ivy League» منتقل کرد. آزمایشگاه (Food & Brand) بیشتر بودجه خود را از شرکتهای مواد غذایی دریافت کرد. آزمایشهای «وانسینک» نه تنها از بودجه خودی برخوردار بودند، بلکه از محبوبیت بالایی برخوردار بودند. کتاب او با نام «غذا خوردن بی فکر: چرا بیشتر از آن چیزی که فکر می کنیم می خوریم» در سال 2006 در فهرست پرفروش ترینهای چرا بیشتر از آن چیزی که فکر می کنیم می خوریم» در سال 2006 در فهرست پرفروش ترینهای بود که به جای اینکه به مردم درباره فواید خوب آموزش دهد، با انتخابهای غذایی و خطرات افراد فقیر، او می توانست مردم را وادار کند تا ترفندها و عاداتی را به کار گیرند که آنها را به سمت بهتر غذا خوردن سوق میدهد، بدون اینکه زیاد فکر کنند، یا مجبور باشند به هیچ وجه در مورد انتخابهایشان منطقی باشند. او در سال 2015 به «کیرا باتلر» از «مادر جونز» گفت: «میلیونها متخصص تغذیه وجود دارند که به شما می گویند به جای شکلات اسنیکرز، یک سیب بخورید، اگر متخصص تغذیه وجود دارند که به شما می گویند به جای شکلات اسنیکرز، یک سیب بخورید، اگر واقعاً می خواهیم بهتر غذا بخوریم، باید مغزمان را فریب دهیم».

با این حال، دانشمندان دیگر شروع به ابراز نگرانی در مورد روشهای تحقیق وانسینک کردند، از جمله «تناقض دادهها، غیرممکنهای ریاضی، اشتباهات، تکراریها، اغراقها، تفسیرهای تعجبآور، و مواردی از سرقت ادبی خود در 50 مطالعه او» که بسیاری از آنها نشان دادهشده و از آن زمان پسگرفته شده است. اینها شامل چندین مقاله است که توضیح می دهد چگونه ارائه جذاب غذاهای سالم در کافه تریاهای مدرسه باعث تشویق دانش آموزان به انتخاب میوه و سبزیجات بیشتر می شود. برنامههای مبتنی بر نشریات لغو شده وانسینک در 30000 مدرسه ایالات متحده اتخاذ شده است که میلیونها دلار بودجه دولتی برای جنبش ناهارخوریهای هوشمندتر جذب کردهاست. این برنامهها عمدتاً شامل دادن نامهای تند و جذاب و برندهای رنگارنگ به غذای سالم بود، مانند «آبمیوه گیر پرتقال»، «تلفن میمون یا موز»، «سیب لذیذ»، «برشهای خنک خیار» و «پای شیرین سیبزمینیها».

شکافهای تحقیق در اوایل قابل مشاهده بودند، اما به دلیل پست وبلاگی توسط خود وانسینک (که باید یکی از پیامدترین اقدامات غرورآفرین در تاریخ علم باشد)، به اوج خود رسیدند. در وبلاگ، وانسینک یک مجموعه داده ی اصلی را که طی چند هفته مشاهده در یک رستوران پیتزا در شمال نیویورک جمعآوری شدهاست، مورد بحث قرار می دهد. او خاطرنشان می کند که طرح تحقیق اولیه به نییجه نرسید، بنابراین او به دنبال استخراج دادهها برای برخی از نتایج تحقیقات جدید "خوب" بود. او سپس به شدت از پسادکتری (با پول) خود به دلیل امتناع از کار با دادهها انتقاد کرد، در حالی که یک دکتر (بدون حقوق) از ترکیه، دادهها را استخراج کرد و در نهایت پنج مقاله مختلف منتشر کرد (که البته اکنون "مقالههای پیتزا" (اسم مقاله)، بدنام هستند. وانسینک به خلاقیت و ابتکار محقق ترک در تهیه ی این همه داده تبریک گفت و اظهار داشت: «با اینکه من با پسادکتری غبطه می خورد. تیم «ون درزی» از دانشگاه «لیدن در هلند»، یکی از اولین دانشمندانی بود که پست غبطه می خورد. تیم «ون درزی» از دانشگاه «لیدن در هلند»، یکی از اولین دانشمندانی بود که پست مقالههای پیتزا پس گرفته شده در یک رستوران بوفهای به نام رستوران ایتالیایی Aiello در حدود مقالههای پیتزا پس گرفته شده در یک رستوران بوفهای به نام رستوران ایتالیایی کرنل انجام شد. نمونه شامل حدود 130 بزرگسال بود که در یک دوره دو هفتهای در رستوران غذا خورده بودند.

نویسندگان خاطرنشان کردند که عدم بیان اینکه دادهها، همگی از یک مطالعه میدانی که قبلاً منتشر شدهاست، جمع آوری شدهاند، باعث می شود که اعتبار آزمایشات از بین برود و درضمن این نکته، در هیچیک از مقالهها چاپ نشده بود! هنگامی که آنها از وانسینک درخواست کردند، از دسترسی به دادههای اصلی نیز محروم شدند. آنها خاطرنشان کردند که حجم نمونه بین مقالات ناسازگار است، و نشان می دهد که برخی از شرکت کنندگان در برخی از مقالات گنجانده شدهاند، و در برخی دیگر حذف شدهاند! «ون درزی» همچنین به چندین اشتباه دیگر در این مقاله اشاره کرد:

انواع خطاها عبارتند از: اندازههای نمونه غیرممکن در داخل و بین مقالات، آمارهای آزمایشی محاسبه شده و ایا گزارش شده نادرست و درجات آزادی، و تعداد زیادی از میانگینهای غیرممکن و انحرافات استاندارد. در مجموع، ما تقریباً 150 تناقض و عدم امکان را در این چهار مقاله شناسایی کردیم. در مجموع، این مشکلات اعتماد به نتیجه گیری نویسندگان را دشوار می کند.

در ابتدا، «وانسینک» اشتباهات را جزئی و انتقادات را به عنوان "زورگویی سایبری" رد کرد، اما در خواستها برای تحقیق کامل در مورد تحقیقات او افزایش یافت. «اندرو گلمن»، آماردان برجسته در دانشگاه کلمبیا، سپس در یک پست وبلاگی تند، وانسینک را صدا زد. گلمن اظهار داشت: «آنچه برایان را توصیف می کنید شبیه به (p-hacking) و (HARKing) است. مشکل این است که اگر فرضیه اصلی شما احتمالی کمتر از ۵۰ درصد داشت، احتمالاً تمام این تحلیلهای زیر گروهی و دادههای عمیق را انجام نمیدادید». در اینجا، «گلمن» به فرآیند «فرضیهسازی پس از مشخص شدن نتایج» (HARKing) اشاره می کند (در این مورد، به نظر میرسد که فرضیه اصلی وانسینک هیچ پشتیبانی پیدا نکرده است، بنابراین دادهها به سادگی توسط پست دکتر ترکیه استخراج شد تا ببیند آیا برخی تداعیهای قابل قبولی پیدا شد). بل توصیه می کند که محققان می توانند با اعلام «فرضیههای با انگیزه ی واضح، در کنار پیش بینیهای ابطال پذیر، قبل از آزمایش، از موارد HARKing اجتناب کنند». این امر در بسیاری از زمینهها، از جمله یادگیری ماشینی، از طریق ثبت پیش ثبت آزمایشها،

از جمله فرضیهها، دادهها، تجزیه و تحلیل و طراحی آزمایشی انجام می شود. مخزن OpenML نمونه خوبی از حرکت به سمت علم باز است.

با استفاده از روش p-hacking گلمن به روش بی اعتبار ماساژ داده ها اشاره می کند (به عنوان مثال با بازی با اندازه های نمونه) برای ایجاد یک نتیجه به ظاهر آماری مهم در جایی که هیچ کدام واقعا وجود ندارد. p-hacking نیز اعتبار مدل ها را به خطر می اندازد زیرا "فرض اصلی یک آزمون فرضیه آماری را باطل می کند: احتمال اینکه یک نتیجه منفرد به دلیل شانس باشد". p-hacking می تواند ما را به پذیرش نتایج معتبری که صرفاً تصادفی هستند سوق دهد. p-hacking به مدلهای نامعتبر را لایروبی داده ها و گزارش نتایج بسیار مهم به عنوان شیوه هایی می پیوندد که مدلهای نامعتبر را در یادگیری ماشین استفاده در یادگیری ماشین استفاده می شوند، به ویژه در ایجاد نتایج مثبت نادرست هستند (برای تعاریف جنبه های اصلی روش علمی به کادر 3.1 مراجعه کنید). گلمن پست وبلاگ خود را با بیان این جمله به پایان رساند: «از جمله آخری که در زومه نیست.

# جعبه 3.1

# روش علمي

### تكرار پذيرى:

نتایج به دست آمده در یک کارآزمایی یا آزمایش زمانی مشابه خواهد بود که در شرایط مشابه تکرار شود، که نیاز به مستندسازی توسط محققین به گونه ای کامل و همچنین شفاف دارد. همچنین به عنوان تکرارپذیری و تکرارپذیری شناخته می شود.

#### قابلیت اطمینان:

معیاری برای قابلیت اطمینان. همچنین به عنوان قابلیت اطمینان تست آزمون مجدد شناخته می شود. فردی که چندین بار در آزمون شرکت می کند، تا حد زیادی پاسخهای مشابهی می دهد. سیستمی که چندین بار در شرایط یکسان اجرا می شود، نتایج تا حد زیادی در طول زمان ایجاد می کند.

#### دقت:

اندازه گیریها یا آزمایشهایی که نتایجی شبیه به یکدیگر ایجاد میکنند.

#### صحت:

اندازه گیری خطا بین اندازه گیریهای متوسط و مقدار واقعی.

### اعتبار:

میزانی که یک مدل یا اندازهگیری ادعا شده دقیقاً آنچه را که ادعا میکند منعکس میکند.

این رسوایی پایان کار برای «وانسینک» بود. دانشمندان دیگر شروع به درخواست دادههای اصلی در مطالعات ناهار مدرسه کردند، اما هیچ کدام یافت نشد. سپس نام تجاری و کاغذ ناهار مدرسه نیز پس گرفتهشد. در سپتامبر 2018، وانسینک پس از تحقیقاتی که در کورنل انجام شد، بازنشستهشد و نشانداد که او واقعاً مرتکب تخلفات تحقیقاتی، از جمله گزارش نادرست دادهها، دادههای از دسترفته، خطاهای آماری و اسناد نامناسب نویسندگی شدهاست. سال قبل، تحقیقات آنها "خطا" پیدا کرده بود، اما "سوء رفتار" وجود نداشت.

انتقادات از تحقیقات وانسینک در زمان حساسی برای بحران تکرار مطرح شد و سینگال اظهار داشت که او یکی از تراژدیهای بزرگ آن بحران بود. وانسینک و آزمایشگاه او، ناشران پر کارِ مطالعات جلب توجه بودند (روشی که اغلب منجر به خطاهای کنترل کیفیت می شود، مانند آنچه در اینجا دیدیم). بحران تکرارپذیری، البته، بسیار بیشتر از تکرارپذیری است. این در مورد ماهیت خود روش علمی کادر 3.1 و معنای تولید نظریهها، مدلها و دانشی است که تصویری عینی درست از واقعیت ارائه می دهد. بسیاری از نتایج در روانشناسی، پزشکی و علوم اجتماعی قابل تکرار نیستند (و بنابراین احتمالاً نیز نامعتبر هستند) (به کادر 3.2 مراجعه کنید).

### **3.2** جعبه

# چک لیست تکرارپذیری

برای همه مدلها و الگوریتمهای ارائه شده، بررسی کنید که آیا شامل موارد زیر است:

- \* شرح واضحى از تنظيمات رياضي، الگوريتم و/يا مدل.
  - \* توضیح واضح در مورد هر فرضی.
- \* تجزیه و تحلیل پیچیدگی (زمان، مکان، اندازه نمونه) هر الگوریتم.

برای هر ادعای نظری، بررسی کنید که آیا شامل موارد زیر است:

- \* بيان واضح ادعا.
- \* اثبات كامل ادعا.

برای همه مجموعه دادههای مورد استفاده، بررسی کنید که آیا شامل موارد زیر است:

- \* أمار مربوطه، مانند تعداد نمونه.
- \* جزئيات تقسيم قطار/ اعتبار سنجي/آزمايش.
- \* توضیحی در مورد هر داده ای که حذف شده است، و تمام مراحل قبل از پردازش.
  - \* پیوندی به نسخه قابل دانلود مجموعه داده یا محیط شبیه سازی.
- \* برای دادههای جدید جمع آوری شده، شرح کاملی از فرآیند جمع آوری دادهها، مانند دستورالعملها به حاشیه نویسها و روشهای کنترل کیفیت.

برای همه کدهای مشترک مرتبط با این کار، بررسی کنید که آیا شامل موارد زیر است:

- \* تعيين وابستگيها.
  - \* كد آموزشي.

- \* كد ارزيابي.
- \* مدل(های) (از قبل) آموزش دیده.
- \* فایل README شامل جدولی از نتایج است که با دستور دقیق اجرا برای تولید آن نتایج همراه است.

برای همهی نتایج آزمایشی گزارش شده، بررسی کنید که آیا شامل موارد زیر است:

- \* محدوده فراپارامترهای در نظر گرفته شده، روش انتخاب بهترین پیکربندیهایپرپارامتر، و مشخصات تمام پارامترهایهایپر مورد استفاده برای تولید نتایج.
  - \* تعداد دقیق دورههای آموزشی و ارزیابی.
  - \* تعریف روشنی از معیار یا آمار خاص مورد استفاده برای گزارش نتایج.
  - \* شرح نتایج با گرایش مرکزی (مثلاً میانگین) و تنوع (مثلاً نوارهای خطا).
    - \* میانگین زمان اجرا برای هر نتیجه، یا هزینه انرژی تخمینی.
      - \* شرح زيرساخت محاسباتي مورد استفاده.

منبع: Pineau, Joelle. چک لیست تکرارپذیری یادگیری ماشین (نسخه 0.2، 7 آوریل 2020).

www.cs.mcgill.ca/jpineau/ReproducibilityChecklist-v2.0.pdf

بنابراین، بحران تکرارپذیری به روششناسی ضعیف و همچنین فقدان اعتبار اشاره دارد: نتایج حاصل از روششناسی غیراخلاقی منجر به مدلهایی میشود که معتبر نیستند (و بنابراین اطلاعات قابل اعتمادی در مورد دنیای واقعی به ما نمیدهند). این کتاب چندین مطالعه موردی را مورد بحث قرار میدهد که این میتواند منجر به آسیبهای قابل توجهی شود (از جمله محکومیتهای نادرست، بازداشتهای غیرضروری، آزادی افراد خطرناک در شرایط نامناسب، و حتی نسل کشی،

پاکسازی قومی، و خشونت سیاسی). البته اخلاق تحقیق تنها زمانی به نتایج معتبر و مستحکمی منجر خواهدشد که خود، حوزه ی فرهنگی ایجادکند که به اخلاق علمی و دقت روششناختی اهمیت میدهد. روانشناسان دریافتهاند که پرورش فرهنگ تحقیق اخلاقی نه تنها به اطمینان از تکرارپذیری بلکه اعتبار واقعی نتایج منتشرشده کمک میکند. روششناسی خوب همچنین باعث ایجاد اعتماد در بین محققان میشود. همانطور که «هایل» خاطرنشان میکند، "هیچ دانشمندی نمی تواند از هر مقالهای که میخواند، نتایج را باز تولید کند" و تعداد بسیار کمی از مقالات منتشرشده حتی یک تلاش برای باز تولید مشاهده خواهند کرد. بقیه را ما اعتماد میکنیم.

جنچوغلو (Gencoglu) به این نکته اشاره می کند که ما به بسیاری از مطالعات موردی که در ادامه می آیند باز خواهیم گشت: یک فرهنگ تحقیقاتی دقیق در یادگیری ماشین باید «به نیازهای انسان و روانشناسی به شیوهای واقعبینانه رسیدگی کند». برای انجام این کار، «متخصصان سطح بالا باید از ابتدا در تیمهای مطالعاتی گنجانده شوند»، بهویژه بهعنوان تلاشهای یادگیری ماشین در زمینههایی که مدتهاست تخصص خود را توسعه دادهاند (شواهد پزشکی قانونی، ارزیابی خطر در جرمشناسی، بیومتریک، اثرات رسانهها، و قوانین آزادی بیان، از جمله).

در پایان، هیچ ترفند سادهای وجود ندارد که اطمینان حاصل کند که تحقیقات به ما دانش معتبر میدهد و تصویری دقیق و مفید از واقعیت ارائه میدهد که ما در تلاش برای درک و مدل سازی آن هستیم (همانطور که هیچ ترفند ساده ای برای یادگیری نحوه انجام آن وجود ندارد). سالم غذا بخورید، تصمیم بگیرید که چه محتوایی باید در رسانههای اجتماعی ممنوع شود، یا اینکه در یک محاکمه جنایی گناه و بی گناهی را تعیین کنید. در زمینهای جوان و به سرعت در حال رشد مانند یادگیری ماشین، فرهنگی لازم است که روشهای قوی و اعتبار مدلها را ارج مینهد (فرهنگی که در مورد تولید دانشی که نیازهای مردم را برآورده می کند و در آزمون زمان مقاومت می کند تأمل می کند).

در ادامه، یک تفسیر از رفتار سودگرا را خدمت شما ارائه میدهیم.

### تفسير

### اخلاق سودگرا

### توسط «پیتر سینگر» و «پیپ فای تسه»

از دیدگاه فایده گرا، رفتار «وانسینک» غیراخلاقی است، زیرا خطر عواقب منفی بیشتری را نسبت به منافع بالقوه ایجاد می کند. حوزه علمی را تصور کنید که اکثریت یا حتی بخش قابل توجهی از پزشکان از نظر فکری صادق نیستند. تحقیق در آن زمینه قابل استناد نیست.

به نظر می رسد «وانسینک» یک دستور کار در پشت تحقیقات خود دارد: او می خواست مردم به روش خاصی (سالم، همانطور که او معتقد بود) غذا بخورند. این ممکن است دلیلی باشد که او فقط از نتایجی حمایت می کند که نظرات او را تأیید می کند. اینکه آرزو کنیم مردم به روش خاصی غذا بخورند، البته لزوماً بد نیست. و ممکن است، شاید به احتمال زیاد، نیت او خیر بوده باشد. اما نیت خوب، ناصادق بودن را توجیه نمی کند (به عبارت دیگر، حسن فاعلی داشته، ولی حسن فعلی نداشته).

داشتن نیت خیر به خودی خود برای اخلاقی عمل کردن کافی نیست. همچنین باید به روشی مبتنی بر شواهد، تجربی و نظری درست عمل کرد. یک فرد با نیت خوب، با یافتن شواهد یا دلایلی علیه دستور کار خود، نیاز به ارزیابی مجدد دارد، و شاید، اگر دلایل به اندازه کافی قوی باشد، دستور کار خود را رد کند.

نادیده گرفتن شواهد و استدلالها علیه دستور کار خود، ممکن است نیت خوب را به خیال پردازیهای خودفریبی تبدیل کند. همچنین می تواند آسیب جدی، احتمالاً در مقیاس وسیع، ایجاد کند. در مورد وانسینک، او بسیار بیشتر از شغل خود و شهرت رشته و موسسه خود به خطر انداخت. او همچنین خطر ارائه توصیههای ناآگاهانه در مورد عادات غذایی را داشت و در نتیجه به کسانی که از توصیههای

او پیروی می کردند آسیب میرساند.

صداقت فکری تنها شرط اخلاقی نیست. محققان، بهویژه آنهایی که روی پروژههایی کار می کنند که به طور بالقوه می توانند به زندگی موجودات ذی شعور آسیب بزنند، از نظر اخلاقی مسئول تأثیرات قابل پیش بینی تحقیقات خود هستند. به عنوان مثال، تأثیر تحقیق در زیست شناسی می تواند قابل توجه باشد، زیرا اغلب پیامدهای عمدهای بر بسیاری از انسانها و حیوانات دارد.

نگرانی اخیر در مورد استفاده از فناوری (CRISPR) برای قادر ساختن تروریستها به اصلاح ویروسها برای اهداف حمله، تنها نمونهای از این است که چگونه بیوتکنولوژی میتواند تأثیرات عظیمی ایجاد کند.

علم داده، حداقل به اندازهی زیستشناسی تأثیر مورد انتظار دارد. مهم است که محققان قبل از انتشار، یا حتی بهتر از آن، حتی قبل از انجام تحقیقات خود در زمینههای خاص، در مورد پیامدهای اخلاقی کار خود به دقت فکر کنند.

# فصل ۴

# مدلهای ماشین در دادگاه

نتیجه گیریهای علمی در معرض تجدیدنظر دائمی هستند. از سوی دیگر، قانون باید اختلافات را به سرعت و در نهایت حل کند. پروژه علمی با بررسی گسترده و گسترده انبوهی از فرضیهها پیش میرود، زیرا فرضیههایی که نادرست هستند، در نهایت نشانداده می شوند که چنین هستند، و این خود یک پیشرفت است. با این حال، حدسهایی که احتمالاً اشتباه هستند، در پروژه دستیابی به یک قضاوت حقوقی سریع، نهایی و الزام آور (اغلب دارای پیامدهای بزرگ) در مورد مجموعه خاصی از رویدادهای گذشته کاربرد چندانی ندارند.

(قاضی «بلکمون»، «دابرت» علیه داروسازی «مرل داو»، دادگاه عالی ایالات متحده، 1993)

# محاكمههاي شفاهي نيكلاس هيلاري

در «42 اکتبر 2011»، یک قتل عجیب و وحشتناک در پوتسدام، نیویورک (شهری کوچک در کنار رودخانه سنت لارنس و بسیار نزدیک به مرز با استان انتاریو کانادا) اتفاق افتاد. پسر 12 سالهای به نام «گرت فیلیپس» حوالی ساعت 5 بعدازظهر، مدت کوتاهی پس از بازگشت از مدرسه به خانه، در اتاق خوابش خفه شد. همسایه ها غوغایی را شنیدند و با 911 (پلیس آمریکا) تماس گرفتند. پرده های پنجره اتاق خواب طبقه دوم «گرت» به سمت بیرون خم شده بود و باعث شد تا بازرسان شک کنند که قاتل از آن طرف بیرون پریده و فرارکرده است.

پلیس به سرعت در مورد «اورال نیکلاس (یا به اختصار نیک) هیلاری» به عنوان مظنون اصلی خود در این پرونده و به دلایلی که کاملاً واهی به نظر می رسد، مظنون شد. هیلاری مربی فوتبال تیم مردان در «دانشگاه کلارکسون» بود. هیلاری، بسیار موفق و محبوب بود به طوری که تقریباً همه در پوتسدام میدانستند او کیست. او، اخیراً با «تاندی سایرس» (مادر گرت) در رابطهی عاشقانه بوده. او همچنین یکی از معدود آمریکاییهای آفریقایی تبار ساکن در پوتسدام بود و رابطهی او با «تندی موجی»، شوک در جامعه ایجاد کردهبود. آنها اخیراً از هم جدا شدهبودند زیرا دو پسر «تاندی» با نیک کنارنمی آمدند که باعث ایجاد مشکلاتی در خانواده شدهبود. علاوه بر این، نیک و تاندی هر دو در زمان شروع رابطه با افراد دیگر در ارتباط بودند. در آن زمان، تاندی در حال دیدن جان جونز (یک کلاتتر در پوتسدام) بود. «جان جونز» از اینکه نیک عاملی در جدایی او از تاندی بود بسیار ناراحت بود و به خانه نیک رفت تا با او مقابله کند و احتمالاً او را تهدید کند. آشکارا تنشهایی در جامعه وجود داشت و این احساس عمومی بود که جان نه تنها به خاطر از دست دادن دوست دخترش ناامید وجود داشت و این احساس عمومی بود که جان نه تنها به خاطر از دست دادن دوست دخترش ناامید شدهبود، بلکه به رقیبی که یک آمریکایی آفریقایی تبار و بسیار موفق بود شکست خورد.

پلیس خیلی سریع هیلاری را به عنوان یک مظنون دستگیر کرد، چیزی که به نظر میرسد یک مورد ناشی از خصومتهای نژادی و شخصی است. او چندین ساعت بازداشت و مورد بازجویی و حتی بازرسی قرارگرفت تا ببینند آیا جراحاتی مطابق با پرش از پنجره طبقه دوم دارد یا خیر! او به

هیچوجه مقصر نبود. بدون هیچ مدر کی دالِ بر ارتباط او با قتل گرت، او آزاد شد و بعداً یک شکایت حقوق مدنی علیه پلیس تنظیم کرد.

این قضیه، تازه آغاز مشکلات حقوقی هیلاری بود؛ نه پایان آن! وکیل مدافع در برابر دعوی حقوق مدنی، راهبردی را برای اثبات اینکه نیک در واقع مرتکب قتل شده است، ایجاد کرد! (و او از شهادت هیلاری در هنگام تسلیم شدن علیه خود استفاده کرد). با وجود شواهد بسیار متزلزل و کم احتمال، دادستان منطقهی «مری راین» در «12 می 2014» کیفرخواستی را برای قتل درجهی دوم علیه هیلاری به دستآورد! این کیفرخواست، در «اکتبر 2014» به دلیل سوءرفتار دادستانی از جانب راین (Rain) ردشد. «رین» در «2 فوریه 2015»، دومین هیئت منصفه را تشکیلداد و کیفرخواست دیگری را برای قتل علیه هیلاری دریافت کرد.

این قضیه، تازه آغاز مشکلات حقوقی هیلاری بود؛ نه پایان آن! وکیل مدافع در برابر دعوی حقوق مدنی، راهبردی را برای اثبات اینکه نیک در واقع مرتکب قتل شده است، ایجاد کرد! (و او از شهادت هیلاری در هنگام تسلیم شدن علیه خود استفاده کرد). با وجود شواهد بسیار متزلزل و کم احتمال، دادستان منطقهی «مری راین» در «12 می 2014» کیفرخواستی را برای قتل درجهی دوم علیه هیلاری به دستآورد! این کیفرخواست، در «اکتبر 2014» به دلیل سوءرفتار دادستانی از جانب راین (Rain) ردشد. «رین» در «2 فوریه 2015»، دومین هیئت منصفه را تشکیلداد و کیفرخواست دیگری را برای قتل علیه هیلاری دریافت کرد.

جامعه در آشفتگی بود زیرا پرونده بدون هیچ راه حل روشنی به طول انجامید. شایعات گستردهای مبنی بر وجود شواهد قوی DNA علیه هیلاری و سرکوب آن به دلیل "فنی" وجودداشت.

# خطرناک ترین دادستان نیویورک

آن شواهد DNA در فضای نادری از خصومت نژادی علیه هیلاری و شواهد روشنی از سوء رفتار در سکویی دادستانی از سوی «DA Mary Rain» جمع آوری و تفسیر شد. «راین» در ابتدا در سکویی برای حل قتل گرت شرکت کرد و به انتقاداتی مبنی بر استفاده او از قتل برای منافع سیاسی منجرشد (او اغلب در کنار تاندی سایرس در رویدادهای مبارزات انتخاباتی ظاهر می شد). «راین» به سرعت از موقعیت جدید خود برای آزار و اذیت مقاماتی استفاده کرد که در زمانی که او یک مدافع عمومی بود او را به دلیل بی کفایتی اخراج کرده بودند. او در سال 2017 دفتر را زیر ابری از سوء ظن ترک کرد بدون اینکه به دنبال انتخاب مجدد باشد. او بعداً به مدت دو سال از و کالت تعلیق شد (یک اتفاق بسیار نادر و گواهی بر شدت و تداوم سوء رفتار او به عنوان دادستان).

در واقع، رفتار نادرست «راین» در دوران تصدی او به عنوان یک DA بدنام بود. در پرونده علیه هیلاری، چندین اقدام غیرقانونی برای افشای اطلاعات دربرمی گرفت. او این واقعیت را که شاهدی گزارش داده بود جان جونز را در حال ورود به آپارتمان گرت در نزدیکی زمانی که او کشته شده بود، ردکرد. «تاندی سایرس» در ژانویه 2011 از «جونز» شکایت کرده بود و اظهار داشت که «جونز» به گونهای عمل می کند که باعث ترس او برای امنیت خود و فرزندانش می شود، از جمله اینکه جونز بدون اعلام قبلی و بدون دعوت به آپارتمانش می رود، علی رغم اینکه مکرراً به او گفته شده بود نکند.

اگرچه او یک مظنون معقول در این پرونده بود، «جونز» به «راین» حقایقی داد که او به راحتی آن را پذیرفت. «راین» با این ادعا که اظهارات شاهد «با نظریه [دادستان] پرونده مطابقت ندارد» و بنابراین دلیلی برای افشای آن به دفاع وجود ندارد، سرکوب شواهد را توجیه کرد. این احتمالاً مقصرترین و غیراخلاقی ترین دلیل ممکن برای ناتوانی دادستان در افشای شواهد تبرئه کننده است (بهویژه زمانی که مظنون مورد بحث یک کلانتر محلی است که فعالانه در تحقیقات قتل شرکت داشته است).

اولین پرونده هیئت منصفه علیه «هیلاری» به دلیل رفتار غیراخلاقی «راین»، رد شد. «قاضی ریچاردز» حکم داد که راین این روند را لکهدار کردهاست، از جمله با نشاندادن دختر 17 ساله «هیلاری» برای افشای ارتباطاتی که توسط امتیاز وکیل-موکل محافظت میشود. در همان زمان، FBI در حال تحقیق از راین برای تماس با زندانیان بدون رضایت وکیلشان بود تا آنها را متقاعدکند که علیه سایر زندانیان شهادت دهند. خبرچینان زندان که برای شهادت تحت فشار قرار گرفتهاند در حالی که از حقشان برای داشتن وکیل محروم شدهاند، شواهد بسیار غیرقابل اعتمادی ارائهمی کنند، و نشانداده شده است.

# شواهد DNA

محاکمه ی هیلاری برای قتل «گرت فیلیپس» تنها در مقابل یک قاضی در شهرستان سنت لارنس برگزارشد. هیلاری ممکن است یک محاکمه روی نیمکت را انتخاب کرده باشد، زیرا فکرمی کرد (احتمالاً به درستی) ممکن است هیئت منصفه محلی، با او منصف نباشد. در محاکمه شواهد فیزیکی کمی در دسترسبود. چهار اثر انگشت نهفته روی پنجره طبقه دوم و اطراف آن پیداشد که گمان می رود عامل جنایت از آنجا فرار کرده است. اثر انگشتها متعلق به هیلاری نبودند و هرگز با کسی که به این پرونده مرتبط است یا کسی در پایگاه داده ایالت نیویورک SAFIS مطابقت نداشت.

همچنین مقادیر کمی از شواهد DNA وجود داشت که در نهایت به اثبات این پرونده منجرشد. مشخصات DNA از تراشیدن ناخنهای دست جمعآوری شده در کالبد شکافی گرت ایجاد شد. محققان نظریه ای را ارائه کردند که ممکن است گرت قبل از مرگ با مهاجم خود مبارزه کرده باشد. با این حال، DNA را فقط می توان در مقادیر کمی بازیابی کرد، که نشان می دهد ممکن است دستکاری قابل توجهی در DNA وجود داشته باشد، یا ممکن است بخشی از پس زمینه یا آلودگی به

واسطه محقق بودهباشد. از آنجایی که DNA تعداد کپی پایینی داشت، کمتر از میزان توصیهشده برای تجزیه و تحلیل قرارگرفت. این به نوبهی خود، تفسیر مشخصات DNA را بسیار دشوارتر می کند و ارزش اثباتی شواهد را زیر سؤال میبرد. اثبات شدهاست که تفسیر پروفایلهای DNA تخریبشده، کم کپی و مختلط برای دانشمندان پزشکی قانونی و دادگاهها، یک چالش است. با توجه به پیچیدگی محاسبه احتمال اینکه مشخصات DNA یک فرد معین در نمونه گرفتهشده از صحنه جرم گنجاندهشود، الگوریتمهای متعددی برای تخمین احتمالات گنجاندن و نسبتهای احتمال ایجاد شدهاست. روشهای سنتی تخمین احتمالات برای نمونههای کم کپی و مخلوط، احتمال یکسانی را به همه ژنوتیپها اختصاص میدهند که ارزش اثباتی این شواهد را محدود میکند. الگوریتمهای تفسیر DNA وزنهای آماری را به ژنوتیپهای مختلف اختصاص میدهند (از جمله احتمال اینکه آللهای خاصی ممکن است «از بین بروند» و در نمونه ظاهر نشوند)، یا اینکه یک آرتیفکت ممکن است به عنوان یک آلل ظاهر شود و در نتیجه زمانی که در واقع گنجانده نشدهاست، «افت کند». نمایهی DNA که از زیر ناخنهای گرت ایجاد شد، یک نیمرخ جزئی بود، به این معنی که چندین آلل از بین فتهبودند و در الکتروفروگرام قابل تشخیص نبودند. بنابراین، این الگوریتمها کار بسیار بهتری را برای تخمین اینکه آیا یک فرد معین در یک نمونه پیچیده گرفتهشده از صحنهی جرم گنجاندهشدهاست یا خیر، انجام می دهند. دو تا از محبوب ترین مدل های نرمافزار تفسیر مخلوط مورد استفاده موجود، STRmix و STRmix مستند. هر دو در مورد هیلاری مورد استفاده DNAقرار گرفتند و هر دو به نتایج متفاوتی رسیدند! که آیا DNA او در نمایه ی ایجاد شده از خراش دادن ناخن گرت گنجانده شده است یا خیر.

STRmix هجان باکلتون»، متخصص ژنتیک پزشکی قانونی پیشرو که نقشی کلیدی در توسعه DNA داشت، بیان می کند که الگوریتمهای مخلوط DNA می توانند نمونههای پیچیده DNA را با سرعت و دقت بیشتری تجزیه و تحلیل کنند. نرمافزار تفسیر DNA به طور کلی با استفاده از روشهای زنجیره مارکوف مونت کارلو (MCMC) برای حل مخلوطها و توسعهی احتمالات مشروط گنجاندن کار می کند. روشهای (MCMC) مدتهاست که در مدلهای یادگیری ماشین مورد استفاده قرار

می گیرند (زیرا مدتهاست که در بسیاری از زمینه ها از جمله فیزیک، اقتصاد سنجی و علوم کامپیوتر برای حل مسائل با ابعاد بالا مورد استفاده قرار گرفته اند). این مهم است که دانش دامنه سطح بالا را در مدل (MCMC) برای ایجاد فهرست مناسبی از فرضیه های نامزد وارد کنید.

فرضیههای نامزد در این مورد شامل اینکه آیا DNA هیلاری در نمونه گنجانده شدهاست یا خیر. آیا او به عنوان مشارکت کننده در نمونه حذف شدهاست یا خیر. آیا نمونه DNA از طریق آلودگی پسرزمینه زیر ناخنهای گرت قرار گرفتهاست و دلیل اثباتی در قتل او نیست (معمولی نیست که به دلیل آلودگی ناشی از فعالیتهای روزمره، DNA افراد دیگر را در زیر ناخنهایمان به مقدار کمی پیدا کنیم). و اینکه آیا DNA پس از جنایت از طریق نوعی آلودگی با واسطه بازپرس معرفی شدهاست یا خیر.

برای تفسیر DNA این دانش حوزه همچنین شامل قوانینی برای یافتن شواهد قابل قبول در دادگاه (کادر A.1) و همچنین دستورالعملهای SWGDAM برای تأیید سیستمهای ژنوتیپ در دادگاه (کادر A.1) و همچنین دستورالعملهای DNA پزشکی قانونی باید پیکها را تفسیر کند، افت و ریزش را تخمین بزند، و در واقع آللها را فراخوانی کند. نرمافزار ابتدا باید بهصورت داخلی توسط آزمایشگاه تحت شرایطی مشابه شرایط نمونه صحنهی جرم تأییدشود. این کنترلهای کیفی اولیه در مورد هیلاری استفاده نشدند! «قاضی فلیکس کاتنا» یک جلسه استماع (Frye) اسم آزمونی در دادگاههای ایالات متحده) فرای برگزار کرد تا مشخص کند که آیا شواهد STRmix با توجه به اینکه از مونفرای یکی از دو استاندارد اصلی است که دادگاهها در ایالات متحده برای تعیین اینکه آیا شواهد کارشناسی در دادگاه قابل قبول هستند یا خیر (کادر A.1) استفاده می کنند. ماهیت آزمون فرای این است که اگر علمی که نظر مبتنی بر آن است به طور کلی در آن جامعه علمی قابل اعتماد تلقی شود، شواهد کارشناسی پذیرفته می شود. آزمون کلیدی دیگر پذیرش، که در دابرت ارائه شدهاست، نه تنها به این می پردازد که آیا تکنیک یا نظریه مورد قبول است یا خیر، بلکه به این موضوع می پردازد که آیا ترامایش شدهاست، آیا میزان خطای شناخته شدهای می پردازد که آیا تکنیک یا نظریه مورد قبول است یا خیر، بلکه به این می پردازد که آیا تکنیک یا نظریش شدهاست، آیا میزان خطای شناخته شدهای می پردازد که آیا می توان آن را آزمایش کرد و آزمایش شدهاست، آیا میزان خطای شناخته شدهای

برای رویه وجود دارد، آیا کنترل کیفیت وجود دارد یا خیر. و سایر استانداردهای حاکم بر رویه، و اینکه آیا مورد بررسی همتایان قرارگرفته است (کادر 4.2).

# كادر 4.1

# قواعد اولیه مدرک

قواعد شواهد حجیم هستند و هر حوزه قضایی تغییرات خاص خود را خواهد داشت. ادله به طور کلی در دادگاه قابل پذیرش است اگر موارد زیر باشد:

#### مربوط:

شواهد در صورتی مرتبط هستند که به دادگاه کمککنند تا به سؤالی که مورد اختلاف است یا تمایل به اثبات یا رد واقعیتی مهم دارد، پاسخ دهد. ارزش اثباتی شواهد به میزان تمایل یک مدرک به اثبات یا رد واقعیت مورد اختلاف اشاره دارد.

### قابل اعتماد:

شواهدی که غیرقابل اعتماد هستند، یا میخواهند یک داور حقیقت را گمراه کنند (هیئت منصفه یا قاضی که به تنهایی نشسته است). شواهدی که از دانش دست اول به دست میآیند، یا مطابق با روشهای کنترل کیفیت یا توسط یک مرکز آزمایشگاهی معتبر جمعآوری شدهاند، اغلب قابل اعتمادتر در نظر گرفته میشوند. وزنی که باید توسط محاکم کننده واقعیت به شواهد داده شود، اغلب به میزان قابل اعتماد بودن شواهد بستگی دارد.

### لازمه:

دلیل برای اثبات یا نفی یک امر یا موضوع مورد اختلاف ضروری است. اگر شواهد و

مدارک دیگری را کپی کنند، غیرضروری خواهندبود. از سوی دیگر، اگر هیچ راه دیگری برای طرفین وجود نداشتهباشد که آن شواهد را در دادگاه ارائه کند، ممکن است شواهد لازم باشد، که دادگاه هنگام ارزیابی قابل اعتماد بودن و منصفانه بودن آن مدارک مورد توجه قرار خواهد گرفت. شواهد جمعآوری شده توسط سیستم یادگیری ماشین در غیاب هر اپراتور انسانی ممکن است ضروری باشد.

### مستثنى نشده:

بسیاری از قواعد استثنایی وجود دارد که ممکن است دادگاه را ملزم به حذف شواهدی کند که در غیر این صورت قابل پذیرش هستند. به عنوان مثال، قواعد شنیدهها، یا ارتباطات ممتاز، می تواند منجر به حذف شواهد قابل اعتماد و اثباتی شود.

#### منصفانه:

پذیرش شواهد اغلب منصفانه تلقی می شود اگر ارزش اثباتی آن بر پیش داوری ناعادلانه ای که ممکن است برای یک طرف ایجاد کند، بیشتر باشد. بسیاری از حوزههای قضایی نیز قوانین اساسی خود را خواهند داشت که بر تحقیقات پلیس نظارت می کند و به دادگاهها کمک می کند تا تعیین کنند که چه زمانی مدارک به شیوهای غیرمنطقی جمع آوری شده اند، مانند متمم چهارم قانون اساسی ایالات متحده.

این مورد، شواهد DNA پزشکی قانونی با استانداردهای «فرای» یا «دابرت» مطابقت نداشت. نتایج اولیه از شواهد مخلوط DNA توسط TrueAllele مورد تجزیه و تحلیل قرار گرفت، اما به دلیل کیفیت ضعیف مشخصات ،DNA هیچ نتیجهای بدست نیامد: هیلاری نه می تواند شامل شود و نه از نمونه حذف می شود. TrueAllele در آن زمان به این نتیجه رسید که آنها «هیچ پشتوانه آماری» پیدا نکردند که هیلاری در ترکیب DNA گرفته شده از زیر ناخنهای «گرت» مشارکت داشته است. TrueAllele بیان می کند که بیش از 100 مورد علاقه را در این پرونده بررسی کرده

است، "و نشان داد که هیلاری به شواهد DNA در این پرونده مرتبط نیست."

### كادر 4.2

# پذیرش مدارک علمی و کارشناسی در ایالات متحده

### آزمون فرای:

آزمون پذیرش عمومی نیز نامیده می شود. دادگاه در صورتی که مدارک علمی یا کارشناسی را در جامعه علمی مربوطه پذیرفتهباشد، می پذیرد. این آزمون در Frye v. United States, 293 F.1013 (D.C. Cir.1923) در موردی تنظیم شده است که شواهد چاپ گراف را کنار گذاشته است زیرا به طور کلی به عنوان قابل اعتماد پذیرفته نشده است. برخی از حوزههای قضایی ایالات متحده از این آزمون استفاده می کنند، مانند واشینگتن، کالیفرنیا، ایلینوی، مینه سوتا، نیویورک، نیوجرسی و پنسیلوانیا. اکثر ایالات دیگر آزمون دابرت را پذیرفتهاند.

### آزمون دابرت:

این استاندارد از شواهد کارشناسی در دابرت علیه «مرل داو» داروسازی، ایالات متحده، شماره 579 (1993) تنظیم شده است و قانون 702 قوانین فدرال شواهد را به این معنا تفسیر می کند که قضات باید یک وظیفه نگهبانی برای اطمینان از اینکه علمی و شواهد کارشناسی مرتبط و قابل اعتماد است. دانش علمی، دانشی است که بر اساس روش علمی گردآوری شده باشد و این بستگی به خیلی بیشتر از مقبولیت عمومی دارد. دادگاه همچنین می تواند بررسی کند که آیا روشها آزمایش و تأیید شدهاند، آیا میزان

خطای شناخته شده ای وجود دارد، آیا این روش توسط همتا بررسی شده است، آیا به طور خاص برای پرونده حاضر تولید شده است یا اینکه مورد قبول و استفاده قرار گرفته است.

قانون 702. شهادت شهود خبره: شاهدی که از نظر دانش، مهارت، تجربه، آموزش یا تحصیل صلاحیت کارشناس را داشته باشد، می تواند به صورت نظر یا در موارد دیگر شهادت دهد:

#### الف)

دانش علمی، فنی، یا سایر دانشهای تخصصی کارشناس، به آزموده حقیقت کمک می کند تا شواهد را درک کند یا واقعیت مورد بحث را تعیین کند.

ب)

شهادت بر اساس حقایق یا دادههای کافی است.

ج)

شهادت محصول اصول و روشهای قابل اعتماد است.

(3

کارشناس اصول و روشها را به طور قابل اتکایی در مورد واقعیات پرونده اعمال کرده است.

منبع: قواعد شواهد فدرال ایالات متحده، اصلاح شده در 17 آوریل 2000، لازم الاجرا در 17 دسامبر 2011. و همانطور که در 26 آوریل 2011 اصلاح شد، از 1 دسامبر 1 لازم الاجرا شد.

ببیند آیا الگوریتم DNA او، STRmix، می تواند نتیجه متفاوتی به دستآورد. آنها به DNA یافت شده در زیر ناخنهای «گرت» نگاه کردند و مشخصات جزئی آن شامل نیک هیلاری بود. آزمایشگاه جنایی ایالت نیویورک ابتدا DNA موجود در نمونه بافت را از طریق PCR (واکنش زنجیره ای پلیمراز) تکثیر کرد، اما به نظر می رسد که واکنش را بیشتر از آنچه توصیه می شود در تلاش برای جمعاً وری مقدار بیشتری از DNA ردیابی انجام داده است (این باعث افزایش اثرات تصادفی می شود. و می تواند منجر به "افتادن" شود که در آن نویز به عنوان یک آلل در پروفایل DNA ظاهر می شود). همچنین در روشی که تحلیلگر در ابتدا نمایه جزئی را ارزیابی می کرد، سوگیری وجودداشت، زیرا او نه تنها می دانست که هیلاری مظنون است، بلکه با ارجاع به نمایه خود هیلاری، آللهای موجود در نمایه را نام میبرد. «لیون» می گوید که «یادداشتهای کاری او نشان میدهد که او مشخصات هیلاری را در حالی که سعی می کرد آن را با شواهد مطابقت دهد، بررسی کرده است.» این در DNAتضاد با بهترین شیوهها در علم پزشکی قانونی است که به موجب آن یک تحلیلگر باید نسبت به اینکه مظنونین بالقوه چه کسانی هستند و مشخصات DNA مظنون چیست، کور باشد تا سوگیریهای شناختی و زمینهای را در تجزیه و تحلیل خود به حداقل برسانند. آزمایشگاه یک قطع دلخواه 50را برای فراخوانی آللها انتخاب کرد. به نظر می سید که این پایه جز کمک به حذف برخی از rfuآللهای موجود در نمایه هیلاری ندارد، و این امر مستلزم این بود که تحلیلگر به این نتیجه برسد که او در نمونه مشارکت ندارد. مارک پرلین از TrueAllele شهادت داد که قلههایی درست زیر این آستانه وجود دارد که هیلاری را حذف می کند، و بنابراین نمونه DNA تبرئه کننده بود.

همانطور که توسط STRmix توصیه شده است، مطالعات اعتبارسنجی مناسب توسط آزمایشگاه انجام نشد. زمانی که باکلتون الگوریتم STRmix را اجرا کرد، فقط الکتروفروگرام به او داده شد (که توسط تحلیلگر به شکلی مغرضانه تهیه شده بود) و بنابراین مجبورشد «دادهها را از «منابع معتبر» مختلف انتخاب و انتخاب کند و پارامترهای ورودی را در برنامه به گونهای وارد کند که او معتقد بود که نظام تحمل خواهد کرد». آزمایشگاه جنایی ایالت نیویورک مجاز به استفاده از STRmix بدون مطالعات اعتبار سنجی نبود و همانطور که خود باکلتون توصیه کردهبود. همچنین

آزمایشگاه از دستورالعملهای خود SWGDAM پیروی نمی کرد، که نیاز به اعتبارسنجی داخلی کامل توسط آزمایشگاه از نمونههای پیچیده، کم کپی و نمونههای ترکیبی داشت. همچنین آزمایشگاه از دستورالعملهای خود SWGDAM پیروی نمی کرد، که نیاز به اعتبارسنجی داخلی کامل توسط آزمایشگاه از نمونههای پیچیده، کم کپی و نمونههای ترکیبی داشت. به این دلایل، «قاضی کاتنا» شواهد DNA را رد کرد. این منجر به تبرئه هیلاری شد، زیرا شواهد کمی علیه او وجود داشت. «مری رین» پس از تبرئه اظهار داشت که علیرغم کمبود شواهدی که این موضوع را تأیید می کند (و تعداد مظنونان دیگری که توسط شایعات شهر و خبرنگارانی که این پرونده را پوشش می دادند، 100% از گناهکار بودن هیلاری مطمئن بودند). «راین» اظهار داشت که برای هیچ کس دیگری جستجو نمی شود، زیرا هیچ کس دیگری نمی توانست مرتکب جنایت شود. DA جدید، گری پاسکوا، جدنبال سرنخهای جدید است، اما قتل گرت فیلیپ حل نشده باقی مانده است.

### تفسير

### اخلاق يهود

### توسط «ساموئل جي لوين»

پرسشهای اخلاقی حول استفاده و سوءاستفادهی احتمالی از اشکال شواهد DNA محرمانه در محاکمات جنایی، اگرچه برخاسته از پیشرفتهای علمی کنونی است، اما نمایانگر اخیر پرسشهای فلسفی همیشگی است که به دل ماهیت حقوقی و اخلاقی میپردازد. از زمانهای بسیار قدیم، نظامهای حقوقی با مفاهیم هنجاری برداشتهای علمی و فلسفی جدید دست و پنجه نرم کردهاند. با این حال، سرعت پیشرفت تکنولوژی نیاز به در نظر گرفتن کاربردهای عملی موضوعاتی را که تا

همین اواخر به نظر میرسید در محدوده بحث نظری یا شاید علمی تخیلی باقی میماند، برجسته کرده است.

به عنوان یک سیستم فکری که هم قانون و هم الهیات را دربر می گیرد، اخلاق یهودی مفاهیم به هم پیوسته حقیقت متعالی و واقعیت عملی را بررسی می کند. به عنوان مثال، فیلسوفان حقوقی یهودی به هزاران سال قبل، تنش، اگر نگوییم تناقض، ضمنی در مفاهیم اراده آزاد و جبر، تصدیق کردهاند. قراردادن دانای کل خداوند، از جمله آگاهی از آینده، این پرسش را تشدید می کند که آیا مردم باید بر اساس اعمالی که هنوز انجام نداده اند مورد قضاوت قرار گیرند یا خیر؟ این معماها که در منابع متعدد تفکر یهودی به آنها پرداخته شدهاست، گاه با این پذیرش بدیهی حل میشود که داوند ذاتاً عادلانه است، و بنابراین، پاداش و مجازات الهی باید در قلمرو اعمال اراده آزاد انساس صورت گیرد. شاید تعجبآور نباشد که فیلسوفان یهودی تحلیلی از این موضوعات را بر اساس این اصل که قوانین خدا ذاتاً عادلانه هستند، فرض کنند. با این حال، شاید شگفتانگیزتر این باشد که بسیاری از قضات و متفکران حقوقی آمریکایی نیز با کمال میل دکترین اراده آزاد را به عنوان یک نوع ایمان، به جای اینکه نظریههای اراده آزاد را فقط در معرض انواع بحثهای سختگیرانه اعمال شده در سایر حوزههای پیچیده حقوق آمریکا قرار دهند، میپذیرند. همانطور که پیداست، قضات آمریکایی که به مسائل اراده آزاد و جبرگرایی می پردازند تقریباً همیشه به این اذعان میپردازند که نتایج آنها بر اساس اصول و مفروضاتی استوار است که ممکن است با پیشرفتهای علمی و برداشتهای فلسفی از حقیقت مرتبط نباشد و البته شاید نیازی هم ندارد.

اگرچه شاید از برخی جهات رضایت بخش نباشد، اما این رویکرد به سؤالات اراده آزاد ممکن است به طور متناوب نشان دهنده ی عنصر تازه ای از صراحت و فروتنی از سوی سیستم عدالت کیفری و قضاتی باشد که مجازات را تعیین می کنند. قضاوت دیگران یک تعقیب مخاطره آمیز است، اگر اجتناب ناپذیر باشد، به ویژه در زمینه قوانین کیفری، که مجرمیت اخلاقی را به کسانی که گناهشان ثابت شده است نسبت می دهد. اگرچه ممکن است مجرمان اغلب مستحق محکومیت اخلاقی باشند، ارزیابی کامل و دقیق ارزش اخلاقی یک فرد خارج از قلمرو اجرای عدالت انسانی و فراتر از درک توانایی های

انسانی محدود باقی میماند. در اینجا نیز، اندیشهی یهودی مدتهاست تصدیق کردهاست که علیرغم نیاز جامعه به حفظ نظم از طریق اجرای قواعد و پیامدهای قانونی، قضاوت اخلاقی نهایی برای ولایت خداوند محفوظ است.

امتناع قضات آمریکایی از اتخاذ رویکردهای فلسفی یا علمی در قبال جبرگرایی و اراده آزاد ممکن است موجب پایبندی اساسی به استقلال قانون به عنوان نماینده ارزشها و باورهای جامعه شود. برای اطمینان، قانون باید در نظر داشتهباشد و در صورت اقتضا، باید از پیشرفتهای درک بشری برای اطلاعرسانی و بهبود عملکرد یک سیستم حقوقی استفاده کند. در حالت ایده آل، قانون در کنار ظهور پیشرفت علمی پیشرفت خواهد کرد. با این حال، این قانون به طور جداییناپذیری با جامعه مرتبط است و منعکس کننده ماهیت انسان است، که اغلب ناتوانی در مهار اکتشافات علمی را به گونهای نشان داده است که ارزشهای اساسی پیشرفت انسانی را ترویج می کند. در میان درسهای دیگر، سوءاستفاده قضایی از فناوری PNA بهعنوان یادآوری وسوسهها و تمایلات برای بهرهبرداری از فناوری در تعقیب و اعمال قدرت است، به نحوی که ممکن است از مرزهای اخلاق و عدالت فراتر رود. برای پیشرفت در کنار پیشرفتهای علمی، قانون باید تعهدی همزمان با پیشرفتهای اخلاقی جاری داشتهباشد.

#### اخلاق دئونتولوژيک

#### نوشته «كالين مارشال»

پرونده «مدلهای ماشین در دادگاه» سؤالات اخلاقی مختلفی را از دیدگاه ریشه شناسی مطرح می کند. دو اقدام مربوط به فناوری، به ویژه، مستلزم یک تحلیل ریشه شناختی است: (1) دادستان منطقه «فیتزپاتریک» به دنبال نتیجه ای متفاوت از آنچه توسط TrueAllele ارائه شده بود (به شرطی که

قصد او این بوده باشد) و (2) تحلیل گری که از STRmix در حین ارجاع به نمایه هیلاری استفاده می کند (به عنوان مظنون شناخته شده پرونده).

یکی از تمرکزهای سنتی در اخلاق دئونتولوژیک بر رد اشکال مشکل ساز جانبداری بوده است. اقدامات جزئی مشکل ساز باعث مزیت نامناسب برخی افراد نسبت به دیگران می شود. کسی را تصور کنید که در حال فکر کردن است که آیا یک سوار آزاد باشد یا خیر، یعنی به این فکر می کند که آیا از همکاری دیگران در یک سیستم سود می برد در حالی که خودشان همکاری نمی کنند. نمونههایی از سواری رایگان شامل استفاده از حمل و نقل عمومی بدون پرداخت کرایه و استفاده از خدمات دولتی و اجتناب از پرداخت مالیات است. چنین اقداماتی به علاقه آزاد سوار بر دیگران امتیاز می دهد، و بنابراین (مگر اینکه عوامل کاهش دهنده وجود داشته باشد) جانبداری نامناسب را نشان می دهد.

در حالی که هیچ سواریِ رایگانی در مدلهای ماشین در پرونده دادگاه رخ نمی دهد، ما همچنان می توانیم بپرسیم که آیا اقدامات (1) و (2) همانطور که توضیح داده شد، جزئی بودن مشکلساز را نشان می دهند یا خیر؟ متأسفانه، هیچ راه کاملاً دقیق و بدون مناقشهای برای شناسایی جایی که جانبداری وجود دارد یا زمانی که مشکلساز است وجود ندارد. با این حال، بسیاری از متخصصان اخلاق deontology استفاده از روشی به نام «آزمون جهانی سازی» را مفید دانستهاند.

ایده اصلی پشت «آزمون جهانیسازی» یک ایده ی آشنا است و در این سؤال منعکس شده است: "چه می شود اگر همه این کار را انجام دهند؟". کمی دقیق تر، «آزمون جهانیسازی» بهصورت زیر اجرا می شود: یک عامل از نظر اخلاقی یک عمل احتمالی را با این سؤال از خود ارزیابی می کند که آیا سیستمی را تأیید می کند که در آن همه عوامل در موقعیتهای مشابه به طور مشابه عمل کنند. به عنوان مثال، فروشندهای که تصمیم به دروغ گفتن به منظور تضمین یک قرارداد پرسود دارد، ممکن است در نظر داشته باشد که آیا مایل است سیستمی را تأیید کند که در آن همه فروشندگان به منظور تضمین قراردادهای پرسود دروغ بگویند. در چنین سیستمی، فروشندگان عموماً غیرقابل اعتماد شناخته می شوند. بنابراین چنین دروغهایی در آزمون جهانیسازی مردود می شوند. اگرچه «آزمون جهانی سازی» برای یک سناریوی خیالی جذاب است، اما به آشکار شدن جانبداری واقعی

فروشنده در پشت دروغ کمک می کند و به طور نامناسبی منافع خود را بر دیگران برتری می دهد.

چگونه «آزمون جهانیسازی» برای اقدام (1) اعمال میشود؟ سؤالی که «دی فیتزپاتریک که پاید از خود می پرسید چیزی شبیه به این بود: آیا او سیستمی را تایید می کرد که در آن پوکلای دادگستری» همیشه به دنبال منبع تکنولوژیکی دیگری برای حمایت از دیدگاه قبلی خود بودند، در صورتی که اولین منبع چنین نبود؟ پاسخ این سؤال نسبت به فروشنده دروغگو کمتر واضح است. با این حال، اگر همیشه (یا تقریباً همیشه) امکان یافتن منبعی تکنولوژیکی وجود داشته باشد که از هر حکم مورد نظر پشتیبانی می کند، مشکل مشابهی پیش می آید: در چنین سیستمی، هر گونه توسل به یک منبع ارزش متقاعد کننده خود را از دست می دهد. هر کس که تالاش می کند به یک منبع تکنولوژیکی خاص متوسل شود، نمی تواند آن سیستم کلی را تایید کند (البته منظور بیشتر این است که هیچ کس نمی تواند). غیرقابل قبول بودن این سناریوی خیالی نشان می دهد که اقدام «دی فیتزپاتریک» نشان دهنده ی جانبداری مشکل ساز است. از سوی دیگر، اگر همیشه (یا تقریباً همیشه) امکان یافتن یک منبع فن آوری که هر حکم مورد نظر را پشتیبانی می کند ممکن نباشد، چنین سیستمی ممکن است مشکل ساز نباشد، که نشان می دهد «دی فیتزپاتریک»

چگونه آزمون جهانیسازی برای اقدام (2) اعمال میشود؟ در اینجا، سؤالی که تحلیلگر باید مطرح میکرد، در این راستا بود: آیا آنها سیستمی را تأیید میکنند که در آن، کاربرد الگوریتمها در ارزیابی احساس گناه همیشه (یا تقریباً همیشه) از باورها و سوء ظنهای پیشین تحلیلگر مطلع باشد؟ با توجه به نقش بزرگی که تحلیلگران در کاربرد الگوریتمها دارند، این تهدیدی است که جذابیت فناوری مانند STRmix را کم ارزش میکند و بنابراین پشتیبانی از اتهامات نادرست را آسان میکند. احتمالاً هیچ کس نمیتواند سیستمی را تأیید کند که در آن هرگونه اتهام نادرست با استفاده از فناوری به راحتی قابل پشتیبانی باشد. این نشان میدهد که تحلیلگر در اقدام (2) جانبداری غیرقابل قبول از خود نشان میدهد.

در حالی که آزمون جهانی سازی در ارزیابی جزئی بودن، مفید است، نمی توان آن را به صورت

الگوریتمی اعمال کرد. هنگامی که آزمون برای یک عمل معین اعمال می شود، سؤال اصلی همیشه این است که کدام جنبه از عمل باید تعمیم داده شود. به عنوان مثال، با اقدام (2)، این سؤال نباید این باشد که آیا تحلیلگر سیستمی را تأیید می کند که در آن هر کسی که به «نیک هیلاری» مشکوک بود، مجاز است از باورهای پیشینه خود در به کارگیری الگوریتمها استفاده کند (این سؤال به شناسایی موارد مرتبط کمک نمی کند. اشکال جانبداری در این مورد). از این رو، آزمون همیشه باید با قضاوتهای غیر پیش پا افتاده در مورد اینکه کدام جنبه از اعمال از نظر اخلاقی مرتبط هستند هدایت شود، و هیچ فرمول ساده ای برای تعیین اینکه آن جنبهها چیست، وجود ندارد. با این وجود، مواردی مانند فروشنده دروغگو نشان می دهد که این قضاوتهای غیر پیش پا افتاده گاهی نسبتا آسان و غیرقابل بحث هستند. در حالی که اکثر مردم مستعد انواع خاصی از جانبداری هستند، با کمی فاصله، بسیاری از ما می توانیم جانبداری مشکل ساز را تشخیص دهیم.

# فصل ۵

# رسانههایمصنوعی و خشونت سیاسی

بنابراین رسانههای ترکیبی ظرفیت تخریب سرمایه ی اجتماعی و اعتبار را در پایه خود دارند، و این به همان اندازه صادق است که آیا محتوای آنها را درست می پذیریم یا نه. مشکل اساسی تر این است که ما هیچ معیار عینی ای برای تعیین اینکه چه چیزی شایسته باور است نداریم. علاوه بر این، جلب توجه به پدیده رسانههای مصنوعی تنها تأثیرات آن را تقویت می کند و برای ما چارهای جز بازگشت به ترجیحات، تعصبات و ایدئولوژیهای سیاسی خود باقی نمی گذارد.

تریسی داودزول و شان گولتز (Tracey Dowdeswell and Sean Goltz) تریسی

# کودتا در گابن

«گابن»، کشوری نسبتاً باثبات در سواحل غربی آفریقا است، در روزهای ابتدایی سال 2019 توسط یک کودتا لرزید. جرقهی این کودتا تا حد زیادی توسط یک سخنرانی معمولی در شب سالنو توسط «رئیس جمهور علی بونگو اودیمبا» آغاز شد که در شبکههای اجتماعی منتشر شدهبود. رئیس جمهور مدتی بود که از انظار عمومی دور بود (در واقع او بیش از دو ماه بود که در کشور نبود) و شایعاتی مبنی بر اینکه او به شدت بیمار است یا حتی مرده است، در شبکههای اجتماعی پیچیده بود.

پیام سال نو به طور گستردهای به عنوان یک «deepfake» محکوم شد. در حالی که پیام سال

نو به خودی خود غیرقابل توجه بود، نحوه نمایش علی بونگو در این ویدئو کاملاً عجیب است: چهره رئیس جمهور بالای دهانش به طرز عجیبی بی حرکت است. او به مدت 1 دقیقه و 39 ثانیه پس از فیلم، چشمانش اصلاً پلک نمیخورند و گفتار و حرکات او غیرطبیعی و مصنوعی به نظر میرسد. نظرات به این ویدیو نشان میدهد که بینندگان احساس میکردند که این ویدیو «وحشتناک» و «deepfake» است. در 3 ژانویه 2019، یک رسانه خبری برجسته در گابن، مقالهای را منتشر کرد که آشکارا این ویدئو را یک deepfake محکوم کرد.

رسانه مصنوعی" اصطلاحی فنی است که برای توصیف آنچه اغلب "deepfake" نامیده می شود" استفاده می شود. رسانه های مصنوعی از یادگیری ماشین و شبکه های عصبی برای ایجاد رسانه های صوتی، عکس، ویدیو یا حتی متن مصنوعی استفاده می کنند که معتبر به نظر می رسند. فیلم ویدئویی را میتوان تغییر داد تا گفتار و حرکات یک نفر را بر روی صحبتهای شخص دیگر قرار دهد. رسانههای مصنوعی فراتر از فیلمهای عکس و ویدیو هستند و شامل گفتار و نوشتار تولید شده توسط هوش مصنوعی می شوند. این روشها برای تولید حجم فزایندهای از محتوایی که در اینترنت می بینیم استفاده می شوند و توسط «مزدوران» برای تولید ایمیلها، متنها یا پیامهای نادرست که به نظر می رسد از سوی افرادی هستند که شما را به خوبی می شناسند، استفاده میشوند. متن مصنوعی ساختهشده توسط هوشمصنوعی، حتی برای تولید مقالات آکادمیک نیز استفاده شده است؛ و جالب است که بدایند آن مقاله به چاپ نیز رسیدهاست! چندین ادعا در مجله Arabian Journal of Geosciences به دليل بسيار غيرمعمولي، به 10 ادعاي برتر ایوان اورانسکی در سال 2021 تبدیل شد؛ آنها چرندیات محض بودند! [توضیح ادعای اورانسکی: Watch، Retraction وبلاگی است که در مورد ادعای مقالات علمی و موضوعات مرتبط گزارش میدهد. این وبلاگ در آگوست 2010 راهاندازی شد و توسط نویسندگان علم، ایوان اورانسکی (معاون سابق، Editorial Medscape) و آدام مارکوس (ویرایشگر اخبار گوارش و اندوسکویی) تولید می شود]. یک مقاله باید از مجله Arabian Journal of Geosciences به این دلیل غیرعادی که «محتوای این مقاله مزخرف است» پس گرفته شود. به نظر می رسد این مشکل بسیار

گسترده شده است: بیش از 400 مقاله در مجلات متعلق به Springer Nature و صدها مقالهی دیگر در Elsevier نیز آلوده به متن مصنوعی هستند! فناوریهای رسانهیمصنوعی سریع تر از فناوریهایی که برای شناسایی آنها استفاده می شوند توسعه می یابند و deepfake را تقریباً نامرئی می کنند.

نیروهای مسلح گابن (که مدتها در مخالفت با حزب حاکم بونگو بودند) با ویدیوی سال نو رئیس جمهور نیز احساس کردند که به تمسخر گرفته شدهاند. در ساعات اولیه صبح 7 ژانویه 2019، «ستوان کِلی اوندو اوبیانگ» از گارد جمهوری خواه اعلام کرد که سخنرانی سال نو نشان داد که «علی بونگو» برای اداره کشور مناسب نیست. بر این اساس، ارتش او را از سمت خود برکنار کرد و میخواست «شورای بازسازی» ملی را برای حکومت به جای او تشکیل دهد. تانکها وارد لیبرویل (پایتخت) شدند. اینترنت و برق قطع شد. حدود 300 معترض به حمایت از کودتا آمدند و توسط نیروهای دولتی با گاز اشک آور مورد حمله قرار گرفتند. صدای تیراندازی در پایتخت شنیده شد. تا ساعت 10 صبح، نیروهای دولتی دوباره کنترل شدند و رهبران کودتا یا مرده بودند یا در بازداشت بودند.

کارشناسان هوشمصنوعی شروع به آزمایش کردند که آیا ویدیوی سال نو ساختهشدهاست یا خیر، و به سرعت یک اجماع واضح ظاهر شد. «استیو گروبمن (Steve Grobman)» (مدیر ارشد فناوری McAfee) ویدیو را از طریق الگوریتمهای آنها اجرا کرد و با احتمال بسیار بالا (92) تشخیص داد که ویدیو واقعی است. سیوی لیو (Siwei Lyu)، پروفسور علوم کامپیوتر در «SUNY Albany»، همچنین ویدیو را با استفاده از الگوریتم deepfake خود بررسی کرد و تائید کرد که به احتمال 99 ویدئو واقعی است. الگوریتمها، هیچ مدر کی مبنی بر استفاده از روشهای شناختهشده ی مصنوعی کردن رسانه، برای تولید ویدئو پیدا نکردند. اگر این یک deepfake بود، باید یک فرضیه بسیار پیچیده بوده باشد (فرضیهای که توسط عجیب بودن خود ویدیو پشتیبانی نمی شود).

صحت این ویدیو با مشاهده خود علی بونگو در حضورهای عمومی بعدی تأییدشد که نشان

میدهد او زنده است (اما همچنین بسیار تغییر یافته است). «الکساندر درومریک» (Dromeric میدهد او زنده است که حرکات و بی تحرکی صورت علی بونگو مشخصه افرادی است که سکته کرده یا دچار نوعی آسیب مغزی شدهاند. از آن زمان دفتر رسمی مطبوعاتی دولت از تایید یا تکذیب اینکه آیا علی بونگو دچار سکته مغزی شده است خودداری کرده است. دولت گابن در واقع به اطلاعات نادرست و بی اعتمادی در مورد سلامت رئیس جمهور دامن می زد (اما به دلیل عدم شفافیت آنها و نه با تولید رسانههای مصنوعی). مشکل deepfake فقط این نیست که اطلاعات نادرست تولید می کنند، بلکه وجود آنها مردم را به سمت بی اعتبار کردن گزارشهایی سوق میدهد که در واقع درست هستند.

«آویو اوادیا» (Aviv Ovadya)، متخصص هوش مصنوعی و رسانه های مصنوعی، بیان می کند که همه می تواند بسیار خطرناک باشد، دقیقاً به این دلیل که بی اعتمادی گسترده نسبت به همه می رسانه ها ایجاد می کند. این باعث ایجاد نوعی «بی تفاوتی واقعیت» می شود که اوادیا آن را «Infocalypse» نامیده است (از دست دادن اساسی اعتماد به نهادهای اجتماعی). یک Infocalypse زمانی به وجود می آید که متوجه می شویم استانداردهایی برای حقیقت و عینیت نداریم و کنترلی بر فناوری های در حال تکامل سریع نداریم، همانطور که در گابن اتفاق افتاد. اوادیا می گوید که «مخاطره ها زیاد است و پیامدهای احتمالی فاجعه بارتر از مداخله خارجی در انتخابات است (است و پیامدهای اصلی).

بی تفاوتی واقعی که توسط رسانههای مصنوعی ایجاد می شود پرهزینه است (همانطور که اوادیا می گوید، «هم برای سازمانهای رسانهای که مجبور به صرف زمان و منابع برای بررسی و شناسایی جعلی بودن این شکل ویدیوها هستند هم برای جوامعی که در بحثهایی درباره اصالت آنها صحبت می کنند»). برای گابن، این هزینهها در خشونت سیاسی، افزایش ترس، گسست اجتماعی و مرگ دو عضو نیروهای مسلح شورشی دیده شد.

# بولی بای (Bulli Bai): فروش زنان به صورت مصنوعی در هند

در جای دیگر، ما deepfake را بهعنوان شکل مخصوصاً موذیانهای از تبلیغات محاسباتی توصیف کردهایم، که عمدتاً به دلیل پتانسیل آنها در دامن زدن به تنش بین کشورها، به خطر انداختن امنیت ملی و تضعیف سیاست خارجی و دیپلماسی بینالمللی است. رویدادهای اخیر در هند نشان می دهد که چگونه می توان از رسانههای مصنوعی برای تعمیق خصومتهای قومی و مذهبی (در این مورد با هدایت خشونت جنسی با انگیزههای سیاسی علیه زنان مسلمان) استفاده کرد.

«رعنا ایوب» یک روزنامه نگار مشهور تحقیقی در هند است. او نه تنها یک زن هندی است که در حال مذاکره در مورد زندگی عمومی در یک کشور محافظه کار اجتماعی است، بلکه یکی از اعضای اقلیت مسلمان نیز است (و یکی که به دلیل انتقاد از اعضای حزب حاکم بهاراتیا جاناتا (BJP) شهرت پیدا کرده است). او در آوریل 2018 گزارشی جنجالی درباره تجاوز جنسی به دختری BJP ساله در کشمیر نوشت. رعنا ایوب حتی به BBC رفت و اعضای حزب ملی گرا BJP را به راهپیمایی در حمایت از متهم دعوت کرد. ضربه برگشتی به ایوب سریع اما غیرقابل پیشبینی بود. افراد ناشناس شروع به پخش پیامهای جعلی در توییتر کردند که ادعا می شد از طرف ایوب آمده است و نظراتی مانند «من از هند متنفرم»، «من از هندیها متنفرم»، «من عاشق پاکستان هستم»، و «من عاشق متجاوزین به کودکان هستم و اگر آنها این کار را به نام اسلام انجام می دهند، من از آنها حمایت می کنم».

اما بدتر از آن هنوز در راه بود! شخصی از داخل BJP به ایوب هشدار داد که ویدیویی در WhatsApp به اشتراک گذاشته شدهاست که دیدن آن برای او بسیار دشوار است. آنها به او گفتند:"من آن را برای تو می فرستم، اما به من قول بده که ناراحت نخواهی شد". چیزی که ایوب دریافت کرد یک ویدیوی مستهجن بود که در آن صورت او بر روی بدن برهنه یک زن (بسیار جوان) نقش بسته بود! او می گوید که این ویدیو در «تقریباً همه تلفنهای هند» پخش شد. شما می توانید خود را روزنامه نگار خطاب کنید، می توانید خود را یک فمینیست بنامید، اما در آن لحظه،

من نمی توانستم این تحقیر را ببینم. ایوب در پایان گفت: حتی با وجود اینکه هیچ کس فکر نمی کرد (یا قرار بود فکر کند) این پورنوگرافی جعلی واقعی است، اما تأثیر موردنظر خود را داشت: "من از روی ناچاری کمی خودسانسور شده ام".

این تنها یکی از بسیاری از حوادث مشابه در هند است. در پایان سال 2021، چندین زن (همگی مسلمان مانند ایوب) در یک سایت حراجی جعلی به نام «بولی بای» ظاهر شدند که یک موقعیت فوقالعاده تحقیرآمیز برای زنان مسلمان است. این زنان نیز در زندگی عمومی هند برجسته بودند: روزنامه نگاران، فعالان، و وکلا. این سایت آنها را در شرایط توهین آمیز، اغلب جنسی صریح یا تحقیرآمیز به تصویر کشیده است. این تصاویر از حسابهای رسانههای اجتماعی گرفته شده و سپس دستکاری شده اند تا زنان را در موقعیتهای زننده به تصویر بکشند.

حدود 6 ماه قبل، سایت مشابهی به نام "Sulli Deals" در فضای مجازی منتشر شدهبود. همانند Bulli Bai این تصاویر با تعریف deepfake مطابقت ندارند. آنها «Bulli Bai» بودند (رسانههای مصنوعی که قرار نیست باورشان شود، اما با این وجود، تأثیرات آنها بر اهدافشان به شدت محسوس است). یکی از زنانی که در سایتهای حراج جعلی هدف قرار گرفته، دانشجوی ۲۶ ساله دانشگاه کلمبیا به نام «هیبا بگ» است. بگ نیز مانند ایوب از حزب حاکم و سیاست ملی گرایانه آن انتقاد کرده است. او اظهار داشت که این "ارعاب با هدف مجبور کردن زنان مسلمانی است که صدای خود را علیه بیعدالتی بلند می کنند تا از زندگی عمومی کناره گیری کنند. اما شما عقب نشینی نمی کنید، حتی اگر همه چیز طاقت فرسا شود".

«عصمت آرا»، یکی دیگر از قربانیان «بولی بای»، زمانی که در فهرست «بولی بای روز» قرار گرفت، تصویری از «فروخته شدن» خود در حراج منتشر کرد و خاطرنشان کرد که سال جدید 2022 او با «حس ترس» و انزجار آعاز شدهاست". در مورد او نیز، این سایت از «تصویر اصلاحشده من در زمینهای نامناسب، غیرقابل قبول و آشکارا زننده» استفاده کردهاست.

یکی دیگر از قربانیان سایتهای حراج وحشی، «قراتولین رهبر» (روزنامهنگار اهل کشمیر تحت مدیریت هند و همسر یک قاضی دادگاه عالی در دهلی است). رهبر اظهار داشت: وقتی عکسم را

دیدم گلویم سنگین شد، بازوهایم شل شده بود و بی حس شده بودم. تکان دهنده و تحقیر کننده است. رهبر اظهار داشت که سایت حراج جعلی "برای تحقیر زنان مسلمان" بسیارخوب بوده است.

سایتهای حراج جعلی «حسیبه امین» را که به عنوان هماهنگ کننده ی رسانههای اجتماعی برای حزب مخالف کنگره کار می کند نیز هدف قرار دادهاند. او نگران است که استفاده از این سایتها برای ترویج خشونت و تهدید علیه زنان اقلیت عواقبی داشته باشد که فراتر از توانایی آنها برای تحقیر و سانسور زنان برجسته هندی است. او می ترسد که تهدید به مرگ و ارعاب آنلاین به خشونت جنسی در دنیای واقعی دامن بزند. او می پرسد: «ما چه تضمینی از سوی دولت داریم که فردا تهدید و ارعاب آنلاین به خشونت جنسی واقعی در خیابانها تبدیل نشود؟».

## تفسير

#### اخلاق فضيلت

توسط پیتر سینگر و ییپ فای تسه

#### ملاحظات كليدي - ارزش حقيقت

ما برای حقیقت ارزش زیادی قائل هستیم و نادیده گرفتن این ارزش را بسیار دشوار میدانیم. بر این اساس، ما همچنین به شیوههایی که حقیقت و صداقت فکری را در بر می گیرند، مانند توسعه روشهای علمی که به شواهد و به روز کردن باورها در پرتو بهترین شواهد موجود بستگی دارد، ارزش می گذاریم. در مقابل، وقتی حقیقت را نمی پذیریم، برای مثال، اگر جامعه استفاده نادرست زیادی از فناوریهای deepfake مشاهده کند، احتمالاً بی اعتمادی عمومی نسبت به صحت صدا، فیلم و تصاویر افزایش می یابد. این در مورد «کودتای گابن» نشان داده شده است. و نه تنها بر سیاستهای

محلی تأثیر می گذارد. این نگران کننده است که با فناوری های deepfake که برای فریب دادن یا گمراه کردن افراد و سهولت دسترسی به آن ها طراحی شدهاند، ممکن است نقطهای وجود داشته باشد که هرکسی بتواند هر کاری را در هر مکان (یا در مکان های خیالی) انجام دهد. عواقب آن ممکن است شامل استفاده از هر فیلم یا عکسی به عنوان مدرک در دادگاه باشد، اما محدود به آن نیست. دولت ها و سازمان های غیر دولتی قادر به شناسایی موارد نقض حقوق بشر نیستند. و با تغییر تفکر، کسانی که مرتکب جنایت می شوند از محکومیت فرار می کنند، زیرا می توانند صحت مدارک علیه خود را به طور قابل قبولی انکار کنند.

### آیا کل قضیمی deepfake همین است؟

برای برخی، ممکن است به نظر برسد که deepfake یک مشکل کاملاً جدید است، اما اینطور نیست. «نانسی پلوسی»، رئیس مجلس نمایندگان ایالات متحده، هدف چند ویدیوی تغییریافته بود تا صدای او را مبهم یا مست کند، از جمله سخنرانی او روی صحنه در یک رویداد مرکز پیشرفت آمریکا. آن ویدئوها به سرعت پخش شد و به عنوان مدرکی علیه شایستگی و اخلاق کاری او استفاده شد. مشخص شد که سرعت فیلمها فقط تا 0.75 کاهش یافته است، عملکردی که در طیف گستردهای از نرمافزارهای اصلی پخش یا ویرایش ویدیو موجود است. از این رو، ما نباید وسوسه شویم که فکر کنیم که کنیم فناوریهای deepfake تمام مسئولیت را بر عهده می گیرند. همچنین نباید فکر کنیم که تجربه، شاید استعداد نیز نیاز دارد، اما فناوریهای deepfake به رابطهای برنامهنویسی کاربردی (بیش از حد آسان) یا API تبدیل شدهاند که این امکان را برای میلیونها نفر فراهم می کند که با چند کلیک deepfake بسازند. همچنین، همانطور که نتایج کنونی نشان دادهاست، فناوریهای چند کلیک deepfake مسلماً قوی تر از هر روش قبلیای برای مصنوعیسازی رسانهها هستند. و مهمتر از همه، مله deepfake

آنها پیچیدهتر خواهندشد و تشخیص آنها سختتر میشود، زیرا الگوریتمهای پشت آنها میتوانند به طور مداوم با تحقیقات بیشتر و آموزش بیشتر با دادهها بهبود یابند.

شاید بتوان به فناوریهای تشخیص عمقی به عنوان دلیلی اشاره کرد که چرا نباید زیاد نگران باشیم. اما آنها نیز مشکلاتی دارند. اول، ممکن است %100 قابل اعتماد نباشند. دوم، حتی اگر آنها بتوانند deepfake ها را از رسانههای واقعی با اطمینان بالا شناسایی کنند، تشخیص را از دست افرادی که نمی توانند به نرمافزار تشخیص دسترسی داشته باشند، رها می کند. سوم، ممکن است ما را به رد شواهد معتبر به دلیل استفاده نادرست گسترده از deepfake ها و بی اعتمادی که این امر ایجاد می کند، سوق دهد. چهارم، گاهی اوقات تشخیص نمی تواند آسیبی را که قبلاً وارد شده است، از بین ببرد، مثلاً در مورد پورنوگرافی بدون رضایت. پنجم، روشهای تشخیص ممکن است خود به بهبود فناوریهای deepfake کمک کنند، یا با وادار کردن طراحان یا الگوریتمهای deepfake به بهبرد فناوریهای مطور مستقیم برای تبدیل شدن به ابزاری برای آموزش این الگوریتمها (مثلاً بهعنوان متمایز کننده شبکههای آموزشی متخاصم مولد).

برخی ممکن است این نکته را مطرح کنند که فایده گرایی استفاده از سود ببرند. مثالی می کند، حتی اگر به برخی افراد آسیب وارد کند، تا زمانی که افراد بیشتری از آن سود ببرند. مثالی که در آن مردم (به ظاهر سودمندگرا نیستند) چنین استدلالی را مطرح کردهاند، پورنوگرافی مصنوعی بدون رضایت است. ما اذعان می کنیم که تعداد افرادی که از چنین موادی لذت می برند بسیار بیشتر از تعداد قربانیان است. اما این استدلال، سخنی مضحک از آن چیزی است که سودگرایان ادعا می کنند، هر چند که شاید با شعار گمراه کننده «بزرگترین خوشبختی از بیشترین تعداد» ایجاد شدهباشد. درست است که «جرمی بنتام»، بنیانگذار فایده گرایی، از این شعار استفاده کرد، اما بعداً وقتی متوجه شد که این شعار به این معناست که هر چیزی که به نفع 51 درصد جمعیت باشد، درست است، آن را رد کرد، حتی اگر 51 درصد از آن سود ببرند. فقط اندکی و 49 درصد آسیبهای بزرگی را متحمل می شوند. در موردی که در اینجا مورد بحث قرارگرفت، اگر پورنوگرافی مصنوعی ساخته شود، زنانی که توسط آن به تصویر کشیده می شوند آسیبهایی را متحمل می شوند که از نوع کاملاً متفاوت، و

بسیار جدی تر از دست دادن «منافع» ناتوانی در مشاهده چنین مواردی است.

علاوه بر ارزش بلندمدت حقیقت که قبلاً به آن اشاره کردیم، پیامدهای مهم و بلندمدت دیگری نیز از پورنوگرافی مصنوعی غیرقانونی وجود دارد: این ایده را تقویت و تداوم می بخشد که زنان، اشیایی هستند که ممکن است، بدون رضایت آنها، مورد استفاده قرارگیرند. لذت بردن از دیگران، و این باعث ترویج و ایجاد نگرشهای قابل قبول تر می شود که برای زنان در بسیاری از جنبه های مختلف زندگی مضر است.

## اخلاق آفريقايي

#### نوشته جان مورانگی

فکر کردن به جایگاه اخلاق در جهان که توسط علم داده یا، به طور خاص، توسط هوش مصنوعی باور ایجاد شدهاست، دشوار است. من گمان می کنم که اکثر دانشمندان داده و افراد هوش مصنوعی باور ندارند که در کاری که انجام می دهند یک جهانی خلق می کنند یا ساکنان چنین دنیایی هستند. بسیاری از آنها ممکن است از این دنیا بی خبر باشند و معمار آن باشند. همچنین ممکن است برخی از آنها بدانند که معماران آن هستند و در آن زندگی می کنند. اما حتی اگر آنها چنین دانشی داشته باشند، ممکن است که درک کاملی از پیامدهای آن نداشته باشند.

به نظر من آنچه برای تعیین معنادار جایگاه اخلاق در جهان ایجاد شده توسط علم داده و هوشمصنوعی لازم است، تعمیق و گسترش آگاهی از پیامدهای آن است. در طی انجام این کار، آگاهی از وجود دیدگاهی برخاسته از دنیایی متفاوت، جهانی که عمدتاً اخلاقی است، میتواند به عنوان پادزهری برای جنبههای غیرانسانی جهان که توسط علم داده و هوشمصنوعی ایجاد میشود،

عمل کند که در چارچوب چنین دیدگاهی است که من به پیوند بین رسانههای مصنوعی و خشونت سیاسی فکر می کنم.

در مورد گابن، رئیس جمهور علی بونگو که به طور مصنوعی تولید شده است، به سختی می توان از رئیس جمهور بونگو که ساخته نشده تشخیص داد. به طور مشابه، تشخیص زن روزنامه نگار هندی ساخته شده از روزنامه نگار زن هندی ساخته نشده دشوار است. حتی اگر وسیلهای برای تشخیص یکی از دیگری وجود داشته باشد، خود وسیله نمی تواند آسیبی را که قبلاً وارد شده است جبران کند و هیچ تضمینی وجود ندارد که در آینده آسیب بیشتری ایجاد نشود. دشواری تشخیص واقعیت از جعلی همچنان ما را آزار می دهد.

علاوه بر این، تأیید ممکن است در معرض دستکاری هوش مصنوعی باشد. در مواقعی، مشروعیت تأیید بستگی به چیزی دارد که شخص می خواهد تأیید کند و آنچه که می خواهد تأیید کند می تواند ساختهاش باشد! نباید قدرت متقاعدسازی رسانههای مصنوعی را دست کم گرفت. هوش مصنوعی آیندهای دست نخورده دارد. پیشرفت آن آینده قابل پیش بینی مشخصی ندارد. قدرت بی وقفهای برای خلق آینده ی خود دارد. علاوه بر این، ممکن است آنچه در نظر بیننده واقعی است و همچنین مصنوعی باشد.

دنیای رسانههای مصنوعی می تواند در ظاهر واقعی تر از دنیای واقعی باشد. برای برخی، به طور فزایندهای در حال تبدیل شدن به دنیای واقعی است. همچنین باید توجه داشت که اخلاق خود از دستکاری رسانههای مصنوعی مصون نیست. خوبی که هدف آن است می تواند خیری باشد که توسط هوش مصنوعی تعیین می شود. آسیبی که تصور می شود محصول هوش مصنوعی است، ممکن است به عنوان مخالف آن تلقی شود: به عنوان خوب. می توان تصور کرد که کسانی که رئیس جمهور جعلی را در گابن تولید کردند، همانطور که در مورد کسانی که یک روزنامه نگار زن هندی جعلی تولید کردند، چیزی مضر تولید نمی کردند. تا این حد، به نظر نمی رسد که لزوماً ارتباط علی بین هوش مصنوعی و خشونت سیاسی وجود داشته باشد.

پیوند بین رسانههایمصنوعی و خشونت سیاسی توجه را به پیوند بین علمِ داده و هوشمصنوعی

در سیاست جلب می کند. نه پیوند و نه آنچه که مستلزم آن است بدیهی است. آموزش دانشمندان داده یا آموزش بازیگران هوش مصنوعی شامل مطالعه سیاست نمی شود. ظاهراً غیرسیاسی یا از نظر سیاسی بی طرف به نظر می رسد. حتی اگر مطالعه سیاست نیز گنجانده شود، به احتمال زیاد علم سیاست به معنای پوزیتیویستی آن خواهد بود. به احتمال زیاد، مطابق با سایر علوم اجتماعی، به ظاهر یک علم سیاسی غیرسیاسی خواهد بود.

جوامع عمدتاً برای رفاه آنها از نظر سیاسی تأسیس شدهاند. این رفاه در درجه اول موضوع اخلاق است. اگر این را پذیرفت، نمی توان امر سیاسی را از امر اخلاقی و امر اخلاقی را از امر سیاسی، جدا كرد. امر اخلاقي امر سياسي است و امر سياسي امرى اخلاقي است. وقتي پوزيتيويسم مطالعه سیاست را تعیین می کند، علم سیاسی که چنین تعیین شدهاست جایی برای اخلاق ندارد. در اینجا، امر سیاسی بدون احساس امر اخلاقی در علم داده غیرسیاسی و در غیرسیاسی در هوش مصنوعی جایگاهی دارد. معرفی اخلاق در علم داده و در آموزش هوشمصنوعی به عنوان یک حواس پرتی در این آموزش ظاهر می شود. این آموزش اغلب به عنوان آموزش بدون ارزش پیش بینی می شود (آموزش بدون اخلاق، به عنوان آموزش غيرسياسي). در جوامع بومي آفريقا، رفاه اجتماعي يک امر اشتراکی است. این رفاه هم سیاسی و هم اخلاقی است. این بهزیستی است که جایگاهی برای رفاه فردی و همچنین رفاه گروهی دارد. در هر دو صورت، چنین رفاهی به بهای رفاه جامعه نیست. این حس گسترده تر از رفاه اجتماعی بر مفهوم آفریقایی اوبونتو استوار است. در حالت اوبونتو انسان، ادعا می شود که "ما هستیم، پس من هستم." به رسمیت شناخته شده است که در جستجوی رفاه، جایی برای یک فرد یا گروهی برای بهزیستی وجود دارد، اما نه به قیمت سعادت جامعه. همچنین مشخص شده است که یک فرد یا یک گروه میتواند بر خلاف رفاه اجتماعی عمل کند، اما کنترل های اجتماعی برای به حداقل رساندن تهدید برای رفاه جامعه وجود دارد. این کنترلها به دلیل تغییرات مدرن در جامعه ضعیف شدهاست.

تغییرات جامعه از درون و بیرون، ساخت رفاه اجتماعی آفریقا را پیچیده کردهاست. «ما» در اوبونتو پیچیده شده است. دیگر نمی توان «ما» واقعی را از «ما» جعلی تشخیص داد. هر چیزی که به

عنوان «ما» واقعی درک میشد، توسط «ما» مصنوعی واژگون شده است. تشخیص آسیب به جامعه به دلیل نقش پیچیدهای که هوشمصنوعی در دستکاری ادراک بازی می کند، دشوار شدهاست. یکی از پیامدهای هوشمصنوعی، تجاوز به مرزهای اجتماعی است. امروزه، هیچ جامعهای در آفریقا یا هر جای دیگری از تجاوزات روزافزون هوشمصنوعی مصونیت ندارد. تشخیص آنچه واقعی از جعلی است یا تشخیص بی ضرر از آنچه مضر است به طور فزایندهای دشوار است. پلیس در فضای مجازی درست است، اما چه کسی بر پلیس نظارت دارد؟ آیا بازیگران هوشمصنوعی می توانند به عنوان افسرپلیس خدمت کنند؟ چه کسی بر آنها نظارت خواهدکرد؟ آنها باید چه آموزش سیاسی اخلاقی داشته باشند تا بتوانند این کار را در راستای تحقق عدالت اجتماعی انجام دهند؟ آیا خود عدالت اجتماعی تبدیل به یک محصول هوشمصنوعی نشده است؟ آیا ما در عصر استبداد هوشمصنوعی زندگی نمی کنیم؟ امروزه به نظر می رسد که بازیگران هوشمصنوعی کشیشان عصرما هستند. آنها به عنوان الهیات سیاسی عمل می کنند. آنها در جامعه به عنوان ناجی نوع بشر شناخته می شوند. مراکز

هوشمصنوعي هالهي تقدس را به خود گرفتهاند. آيا اين مستلزم الحاد جديد نيست؟ كافران جديد؟

#### اخلاق بومي

#### توسط جوی میلر و آندریا سالیوان کلارک

سؤال اخلاقی اصلی که مایلیم به آن بپردازیم در پایان این مطالعه موردی مطرح شدهاست. آیا "هدف قرار دادن زنان فعال سیاسی در هند از طریق پورنوگرافی عمیق، "سخنرانی خطرناک" را تشکیل میدهد؟ در یک درک بومی از اخلاق، کاملا بله.

برای درک چرایی آن، باید حداقل دو دسته از مسائل اخلاقی را که در پاسخ به این سؤال مطرح می شوند، در نظر بگیریم. اول، این موضوع وجود دارد که چه چیزی مورد استفاده قرار می گیرد. در

این مورد، استفاده از پورنوگرافیعمیق جعلی نگرانیهای اخلاقی را در مورد چگونگی و چرایی ایجاد و به دست آوردن چنین تصاویری ایجاد می کند. دوم، این موضوع وجود دارد که چه چیزی از استفاده از پورنوگرافیعمیقجعلی حاصل میشود. در این صورت استفاده از چنین تصاویری منجر به اجبار، فریب و انقیاد زنان فعال سیاسی در هند می شود. برای توضیح اینکه چرا deepfake ها در این زمینه گفتار خطرناکی را تشکیل میدهند، به نوبهی خود هر دوی این نگرانیها را بیشتر توضیح خواهیمداد. با توجه به موضوع اخلاقی چگونگی و چرایی خلق و به دست آمدن چنین تصاویری، ایجاد چنین تصاویری نقض حاکمیت و خودمختاری است. همانطور که در مورد رسانههای مصنوعی و خشونت سیاسی مشخص است، دادهها را می توان به سلاح تبدیل کرد. حتی اگر مصنوعی باشد، می توان از آن برای آسیب رساندن، کنترل، سرکوب و سلب حق رای دیگران استفاده کرد. برای مردم بومی، تاریخچهای از سلاح سازی دادهها وجود دارد. به این ترتیب، جنبشی از سوی محققان بومی برای جمع آوری و کنترل دادههای مربوط به مردمانشان وجود دارد. جنبش حاکمیت دادهها شاهدی بر اهمیت حاکمیت و خودمختاری برای مردم بومی است. این فقط به این نیست که چگونه دادهها را می توان تسلیحاتی کرد، بلکه این است که چه کسی بهتر می داند با داده ها چه کند. مردم بومی در موقعیت بهتری برای استفاده (به عنوان مثال، جمعاًوری و پیادهسازی) دادههای مربوط به خود برای درک بهتر و زندگی خود نسبت به افراد خارجی که اغلب از چنین دادههایی برای برنامههای خود استفاده می کنند، هستند.

همین امر را می توان در مورد افرادی در هند نیز گفت که از شباهت هایشان برای ایجاد پورنوگرافی عمیق جعلی استفاده می شود. در این مورد، هیچ رضایتی برای استفاده و ایجاد این موارد پورنوگرافی عمیق جعلی داده نشد. داده ها (یعنی deepfake ها) ناشی از استفاده از شباهت یک فرد بدون رضایت اوست. این از نظر اخلاقی اشتباه است زیرا مقدار کافی حاکمیت (توانایی کنترل زندگی و تصمیم گیری شخصی) برای خوب زیستن ضروری است. طاحه ناشی از بی توجهی کامل به حاکمیت است.

برای درک این موضوع که چه چیزی از استفاده از پورنوگرافیعمیق جعلی حاصل می شود، یک

ایده کلیدی از فلسفه ی بومی باید در ک شود: کلمات قدرت دارند. با توجه به ارتباط همه چیز، عمل صحبت کردن و کلمات گفته شده، بر محیط اطراف فرد تأثیر می گذارد. این بدان معنی است که آنها نه تنها بر تعاملات فرد تأثیر می گذارند، بلکه خود آنها کنش متقابل هستند (یعنی (فعل) کنش. برای انسان، کلمات روشی برای تعامل با محیط اطراف خود هستند. بنابراین در وجود هارمونی تأثیر دارند).

واضح است که در مورد زنان فعال سیاسی در هند، توانایی آنها برای خوب زندگی کردن تحت تأثیر استفاده از deepfake قرار گرفته است. عمل ایجاد deepfake و همچنین نحوه ی استفاده از آنها، یک عمل دستکاری و اجباری برای وادار کردن زنان به رفتاری است که "در خط" یا برای صاحبان قدرت (مانند مردان و BJP) مفید باشد. این کار برای زندگی در هماهنگی با یکدیگر انجام نمی شود (این تلاشی است برای تحمیل اراده یک گروه به گروه دیگر و در عین حال ترویج ناهماهنگی).

# فصل ۶

# بیومتریک و تشخیص چهره

افراد صرفاً با مشارکت در جهان به گونهای که ممکن است چهره خود را برای دیگران آشکار کند یا امکان ثبت تصویر آنها در دوربین را فراهم کند، حق حریم خصوصی خود را نادیده نمی گیرند. حریم خصوصی برای کرامت، استقلال، رشد شخصی و مشارکت آزاد و آزاد افراد در زندگی دموکراتیک حیاتی است. هنگامی که نظارت افزایش می یابد، افراد می توانند از اعمال این حقوق و آزادی ها منصرف شوند.

دانیل ترین (Daniel Therrien)، کمیسر حریم خصوصی کانادا

# شرکت Clearview AI

استثمار جنسی آنلاین از کودکان (چیزی مانند پورنوگرافی برای کودکان) یک مشکل جدی و رو به رشد در سراسر جهان است. بین سالهای 2014 تا 2019، گزارشها به پلیس سواره سلطنتی کانادا (RCMP) از عکسها یا ویدیوهایی که آزار جنسی کودکان را به تصویر میکشند، حدود RCMP افزایش یافته است. در سال 2019، RCMP بیش از RCMP گزارش از سوءاستفاده جنسی آنلاین از کودکان دریافت کرد. با توجه به مقیاس مشکل، مکان یابی، شناسایی و حذف مطالب ممکن است دشوار باشد.

این می تواند به ویژه برای قربانیان سخت باشد. مطالب مستهجن که سوءاستفاده از آنها را به تصویر می کشد می تواند سالها در اینترنت باقی بماند. در فصل 5 ما بحث کردیم که چگونه فیلمهای مستهجن جعلی برای روزنامه نگاران زن در هند آسیب زا بوده است و اینکه ارسال چنین مطالبی به عنوان ابزاری برای خشونت سیاسی علیه زنان در آن کشور استفاده شدهاست. برای قربانیان سوءاستفاده جنسی از کودکان، ویدیوهایی که آنها را در شرایط تحقیر آمیز و توهین آمیز جنسی نشان می دهد واقعی است و به نظر نمی رسد که هرگز ازبین نرود.

چندین سازمان غیرانتفاعی شروع به استفاده از فناوریهای یادگیریماشین برای مشکل شناسایی و حذف مطالبی که آزار جنسی کودکان را به تصویر می کشد، کردهاند. در ایالات متحده، سازمان غیرانتفاعی Thorn ابزاری به نام Spotlight ایجاد کرده است که از فناوری تشخیص چهره (FRT) برای شناسایی قربانیان سوءاستفاده جنسی و قاچاق کودکان استفاده می کند. افسران مجری قانون می توانند عکس یک کودک گم شده یا مورد استثمار را آپلود کنند و سپس به جستجوی ویدیوهایی بپردازند که کودک را به تصویر می کشد، یا تبلیغات آنلاینی را که به کودک پیشنهاد رابطه جنسی می دهد. در کانادا، Project Arachnid از هوش مصنوعی (AI) برای جستجوی تصاویر سوءاستفاده استفاده جنسی از کودکان در اینترنت عادی و حتی دار ک وب  $(dark\ web)$  استفاده می کند و سپس در خواستهای حذف را برای حذف مطالب صادر می کند. آنها حدود  $(dark\ web)$  میلیون عکس و ویدیو را از وب حذف کردهاند و هر روز تعداد بیشتری پست می شود.

در اکتبر سال 2019، مرکز ملی جرایم بهره کشی از کودکان (NCECC) (بخشی از 2019 مروع به استفاده از فناوری تشخیص چهره برای شناسایی کودکان قربانی استثمار جنسی آنلاین کرد. آنها دو مجوز از یک شرکت آمریکایی به نام Clearview AI خریداری کردند که به آنها امکان دسترسی به الگوریتمهای تشخیص چهره پیره و دیتابیسهای عظیم عکسها را میداد. آنها همچنین از چندین حساب آزمایشی رایگان استفاده کردند که توسط Clearview به سازمانهای مجری قانون ارائه شدهبود. RCMP از این فناوری در مقر ملی و همچنین در بریتیش کلمبیا، آلبرتا، مانیتوبا و نیوبرانزویک استفاده کرد.

مرکز NCECC بیان می کند که از فناوری تشخیص چهره Clearview در 15 مورد استفاده کرده و 2 کودک را نجات دادهاست. علاوه بر این، Clearview حدود 14 بار برای شناسایی عاملی که از اجرای قانون فرار می کرد استفاده شد. RCMP بیان می کند که در غیر این صورت از این فناوري به صورت آزمایشی استفاده می کند تا ببیند فناوری تشخیص چهره چه کاربردی می تواند در پیشبرد تحقیقات جنایی به طور کلی داشتهباشد. کمیسیونر حریم خصوصی بیان می کند که RCMP هدف اکثر صدها جستجوی انجام شده را فاش نکرده است. پلیس تورنتو همچنین از در چندین تحقیق در همان زمان استفاده کرد. مانند RCMP، استفاده مجاز نبود یا Clearviewمشمول هيچ گونه كنترلداخلي نبود. در پايان، در 84 تحقيق بين اكتبر 2019 و فوريه 2020، كه بيشتر آنها مربوط به قتل و جنايات جنسي بود، استفاده شد:آنها 12 قرباني (10 نفر ازآنها کودک) و همچنین 2 شاهد و 4 مظنون را شناسایی کردند. هیئت خدمات پلیس تورنتو بیان می کند که برنامهای برای استفاده مجدد از Clearview ندارد و اخیراً سیاستی را برای استفاده از فناوری تشخیص چهره وضع کردهاست. مانند سرویس پلیس تورنتو، RCMP در ابتدا استفاده از Clearview را برای کمیسر حریم خصوصی کانادا رد کرد. سپس دفتر کمیسر حریم خصوصی تحقیقاتی را در مورد اینکه آیا استفاده از Clearview قوانین حریم خصوصی کانادا را نقض می کند، آغاز کرد. چندین نگرانی توسط کمیسر حریم خصوصی مطرح شد، از جمله این واقعیت که فناوری تشخیص چهره ممکن است علیه فعالان و معترضان به کار گرفته شود، اینکه این فناوری پتانسیل "فناوری نظارتی بسیار تهاجمی" را دارد، و اینکه استفاده از آن ممکن است سایر انسانهای اساسی را نقض کند. حقوق، از جمله با ترویج تبعیض نژادی در سیستم عدالت کیفری.

# بیومتریک و فناوری تشخیص چهره

یکی از انواع فناوری بیومتریک است (که امروزه بسیاری از آنها با یادگیری ماشین تسهیل شدهاند). شناسایی های بیومتریک از سایر اشکال شناسه، مانند رمزهای عبور، کارتها و سایر نشانهها، ایمن تر هستند همهی آنها ممکن است گم شوند، دزدیده شوند، جعل شوند یا در معرض حملات آزمایشی و خطا قرار گیرند (که خود توسط سیستمهای هوش مصنوعی که توسط بازیگران بد به کار می وند آسان تر می شوند). یک بیومتریک قابل اعتماد هم بسیار فردی خواهد بود (باید به طور دقیق بین یک فرد و فرد دیگر تمایز قائل شود) و هم در طول زمان پایدار است، به طوری که یک فرد بتواند در صورت نیاز به استفاده از هویت خود تکیه کند. دو مورد از قابل اعتمادترین و منحصربهفردترین بیومتریکها، «اثرانگشت» و «اسکن عنبیه چشم» هستند و احتمالاً به همین دلیل برای برنامه Aadhaar هند انتخاب شدهاند. با این حال، قابل اعتماد بودن به معنای بی خطا بودن نیست. اسکن عنبیه برای افراد مسن و افراد مبتلا به آب مروارید دشوار است. اثر انگشت برای حدود 1 تا 3 درصد از جمعیت یک شکل غیرقابل اعتماد از شناسه است و همانطور که بسیاری از هندیها به ضرر خود کشف کردهاند، باید با تغییر اثر انگشت ما در طول عمرمان بهروزرسانی شوند، در حالی که برای دیگران ممکن است به طور کامل تغییر یابند یا از بین بروند. در عین حال، چیزی که بیومتریک را به یکی از مطلوب ترین و مطمئن ترین شکلهای شناسایی تبدیل می کند، این واقعیت است که آنها بخشی جدایی ناپذیر از شخصيت ما بهعنوان افراد منحصربهفرد هستند؛ دقيقاً همان چيزي است كه اطلاعات آنها را بسيار حساس مي كند.

فناوری تشخیص چهره در مقایسه با اسکن اثر انگشت و عنبیه، روشی کمتر قابل اعتماد برای شناسایی است. فناوریهای تشخیص چهره به طور مستقیم چهره ما را اندازه گیری یا تجزیه و تحلیل نمی کنند. آنها "هیچ تصوری از یک شخص خاص ندارند" و "برای شناسایی افراد خاص ساخته نشدهاند." در عوض، آنها فواصل مشخصی را بین اجزای صورت اندازه می گیرند: فاصله بین چشمهای ما، عرض بینی، عمق حدقههای چشم، طول خط فک و غیره. این اندازه گیریها یک مقدار

برداری تولید می کنند که به عنوان یک پروکسی (نماینده) برای یک فرد معین عمل می کند. سپس باید بین مقادیر برداری تصاویر مختلف مقایسهشود. مقایسه را می توان برای اهداف ثبتنام انجام داد، به عنوان مثال، هنگام گرفتن عکس برای ثبتنام در یک برنامه تشخیص چهره که به فرد امکان داد، به عنوان مثال، هنگام گرفتن عکس برای ثبتنام در یک برنامه تشخیص چهره که به فرد امکان دسترسی به یک مکان امن، یک دستگاه الکترونیکی یا دریافت خدماتی مانند یک داروی تجویزی را از چهرهی خود استفاده می کند تا بعداً به برنامه دسترسی پیدا کند. جستجوها همچنین می توانند «یک به چند» باشند که شامل مقایسه عکس فرد با پایگاهداده عکسهای مشابه است. سپس مقدار برداری ایجاد شده از تصویر فود با تصویر موجود در پایگاه داده مقایسه می شود تا احتمال اینکه تصاویر مربوط به همان شخص باشد، مشخص شود. شناسایی موقت زمانی انجام می شود که احتمال از مقدار آستانه معینی فراتر رود. این توسط یک ایراتور انسانی که تصاویر را مقایسه می کند بررسی می شود، اما این می تواند نوعی سوگیری تایید را در فرآیند شناسایی معرفی کند. اپراتور انسانی به احتمال زیاد یکی از نامزدها را انتخاب می کند و کاندیدایی را که بالاترین رتبه را دارد انتخاب می کند زیرا معتقد است الگوریتم بسیار مؤثر است. استفاده پلیس از تصاویر برای جستجوی مظنونان، و استفاده بلیس از تصاویر برای جستجوی مظنونان، و استفاده بلیس از به بینی آنلاین شامل جستجوهای یک *Clearview AI* این نوع است.

# تشخیص چهره و حفظ حریم خصوصی

کمیسیونر حریم خصوصی دریافت که Clearview AI با جمع آوری اطلاعات خصوصی کاناداییها بدون رضایتاًنها با جمع آوری یک پایگاه داده تصویری از حدود 10 میلیارد عکس برای مقایسه، قوانین حریم خصوصی کانادا را نقض کرده است. Clearview پاسخ داد که این عکسها که از

اینترنت و سایتهای رسانههای اجتماعی حذف شدهاند، هنگام انتشار در دسترس عموم قرار گرفتهاند. RCMP به نوبه خود، بر اظهارات RCMP مبنی بر اینکه عکسها "عمومی" شده اند، تکیه کرد. کمیسیونر حریم خصوصی دریافت که RCMP باید رضایت افراد را برای استفاده از تصاویر آنها در تحقیقات خود جلب می کرد.

در پایان، *RCMP* موافقت کرد که سیاستهای خود را تغییردهد و از توصیههای کمیسر حریم خصوصی تبعیت کند. در آن زمان، نرمافزار در ونکوور، ادمونتون، کلگری و اتاوا آزمایش شدهبود. همچنین در فرانسه، ایالات متحده، استرالیا، و بریتانیا مورد استفاده قرار گرفتهاست، جایی که موضوع بحث و جدلهای فراوان و چندین اقدام قانونی در مورد پتانسیل آن برای نظارت جمعی و جستجوها و توقیفهای غیرمنطقی بوده است. این واقعیت که دادههای مورد استفاده برای آموزش و اجرای الگوریتم بیومتریک توسط کاربران عمومی شده است، به دانشمندان داده این حق را نمیدهد که فرض کنند صاحبان آن دادهها با استفاده از آن موافقت کردهاند.

# تفسير

#### اخلاق بومي

## توسط جوی میلر و آندریا سالیوان کلارک

بیومتریک و فناوری تشخیص چهره این پتانسیل را دارند که ابزاری برای سرکوب شوند. این امر به ویژه زمانی اتفاق میافتد که هیچ نظارت یا سیاستی در مورد استفاده از آنها وجود نداشتهباشد. بدون چنین راهنمایی، این فناوری ممکن است به طور خودسرانه علیه جوامع به حاشیه رانده شده، به ویژه جوامعی که وضعیت موجود را به چالش می کشند، استفاده شود. در غیاب نظارت خارجی و

ایجاد سیاستهای مربوط به استفاده از بیومتریک، نگرانی اصلی افراد و جوامع بومی، امکان هدف قرار گرفتن برای نظارت است. این یک نگرانی مشروع است (این اولین بار نیست که از واکنشهای نظامی علیه مردم بومی استفاده میشود). تاریخهای اخیر ایالات متحده و کانادا مملو از نمونههایی از پاسخهای نظامی شده به اعتراضات بومی است، مانند بحران اوکا، سنگ ایستاده، و محاصرهی «Wet'suwet'en». استعمار را میتوان به عنوان جنگ توصیف کرد و روشهایی که دولتهای فدرال برای حفظ وضعیت موجود به کار میبرند، نشاندهنده این موضوع است. با این حال، نگرانی در مورد نظارت و از دست دادن حریم خصوصی فرد در مطالعه موردی، چارچوب غربی این موضوع است.

برای درک اخلاقیات استفاده از بیومتریک و فناوری تشخیص چهره به گونهای که با جهان بینی بومی سازگار باشد، مستلزم چارچوب بندی مجدد بحث بر حسب روابطی است که به جای بحث حقوق فردی درگیر است. به عنوان مثال، استفاده از بیومتریک و فناوری تشخیص چهره بر روابط بین مردم بومی و دولت فدرال تأثیر می گذارد. وقتی دولتها بر حقیقت و آشتی تأکید می کنند در حالی که آژانسهای آنها از فناوری برای نظارت بر افراد و جوامع بومی استفاده می کنند، بر روابط پر تنش تاریخی تأثیر منفی می گذارد. زمانی که اقدامات و سخنان هر یک از طرفین سازگار نباشد، هر دو طرف در روابط متضرر می شوند: کار برای استعمار زدایی برای مردم بومی سخت تر می شود و دولتها (مانند ایالات متحده و کانادا) نه تنها چهره ی خود را در صحنه جهانی از دست می دهند. و برای مردم بومی، اما آنها همچنین نمی توانند از رویکردهای متنوع حل مسئله که ممکن است یک جهان بینی بومی ارائه دهد، بهره مند شوند.

بیومتریک و فناوری تشخیص چهره، از دیدگاه بومی، به خودی خود غیراخلاقی نیستند. در عوض، نحوه استفاده از فناوری (به عنوان مثال، آیا استفاده از آن به تعادل و هماهنگی کمک می کند؟ یا استفاده از آن باعث ارتقای روابط خوب می شود؟) نحوه ارتباط فرد با آن را تعیین می کند. فقدان نظارت و سیاستهای مربوط به نحوه استفاده از فناوری، امکان استفاده خودسرانه علیه جوامع حاشیه نشین را فراهم می کند. نه تنها باید یک سیاست استفاده ایجاد شود، بلکه باید با مشورت مردم

و جوامع بومی انجام شود. از دیدگاه غربی، Clearview AI یک ابزار است و کاربرد آن به استفاده از آژانسهای پلیس دولتی محدود می شود. مشورت با جوامع بومی ممکن است کاربردهای دیگری نیز داشته باشد، مانند بازگرداندن تعادل با رسیدگی به موارد متعدد زنان و دختران بومی گم شده و کشته شده (MMIWG). کار در همکاری با مردم بومی به رابطه اعتماد کمک می کند و در عین حال حاکمیت و خودمختاری ملتهای بومی را حفظ می کند.

موضوع دیگری که نیاز به بررسی دارد این است که برخی از اقدامات بیومتریک، مانند اثر انگشت و فناوری تشخیص چهره، ممکن است باعث ایجاد اعتماد کاذب در شناسایی افرادی شود که گمان می رود مرتکب جرم شدهاند. اعتماد بیش از حد با توجه به استفاده از این فناوری نشاندهنده عدم تواضع (یک ارزش بومی) است. داشتن چنین اعتمادی بر مردم بومی تأثیر منفی خواهد گذاشت، زیرا آنها در حال حاضر بیش از حد در میزان زندانی شدن در ایالات متحده و کانادا حضور دارند. جستجوهایی که بر مقایسه یک عکس با عکسهای موجود در پایگاهداده تکیه می کنند، عینیت فردی را که مقایسه می کند، زیر سؤال می برد. افرادی که دارای ویژگیهای فنوتیپی مرتبط با گروههای نژادی هستند در برابر تعصبات و تعصبات فمنی کسانی که تصمیم می گیرند آسیب پذیرتر می شوند. فروتنی ممکن است برای کاهش مسئله اعتماد به نفس بیش از حد مورد استفاده قرار گیرد.

## بشردوستی و قوانین درگیری مسلحانه

#### نوشته تريسي داودزول

علیرغم چالشهای قانونی، هوش مصنوعی Clearview به طور فعال به دنبال اولین قراردادهای بزرگ دولت ایالات متحده است (به ویژه با سازمانهای مجری قانون فدرال مانند FBI اداره مهاجرت و گمرک، و خدمات ماهی و حیات وحش). آنها همچنین در حال تحقیق در مورد استفاده از

تشخیص چهره و واقعیت افزوده برای ایمنسازی پستهای بازرسی پایگاه نیروی هوایی هستند.

علیرغم آزمایش نشدهبودن در درگیریهای مسلحانه، هوشمصنوعی Clearview به طور رسمی فناوری خود را برای استفاده در زمان جنگ در 10 مارس 2022 در اوکراین عرضه کرد. وزارت دفاع اوکراین استفاده از هوشمصنوعی Clearview را ظاهراً برای شناسایی کشتهشدگان، مبارزه با اطلاعات نادرست و «دامپزشکی افراد موردعلاقه در پستهای بازرسی» آغاز کرد.

علیرغم آزمایش نشده بودن در درگیریهای مسلحانه، هوش مصنوعی Clearview به طور رسمی فناوری خود را برای استفاده در زمان جنگ در 10 مارس 2022 در او کراین عرضه کرد. وزارت دفاع او کراین استفاده از هوش مصنوعی Clearview را ظاهراً برای شناسایی کشته شدگان، مبارزه با اطلاعات نادرست و «دامپزشکی افراد مورد علاقه در پستهای بازرسی» آغاز کرد. با توجه به مستعد بودن سیستمهای تشخیص چهره به خطا و سوگیری، استفاده از آن علیه غیرنظامیان به ویژه نگران کننده است، زیرا مثبت کاذب (منظور از مثبت کاذب، این است که یک فرایند یا موضوع که کاملا صحیی و بی آزار است، به خاطر شباهت ظاهری به موارد غلط و نادرست، به عنوان مورد مشکوک شناسایی بشود) ممکن است منجر به بازداشتهای نادرست یا حتی قتل در نقض قوانین بینالمللی جنگ شود. اگر این سیستم غیرنظامیان را در ایستهای بازرسی، یا در داخل و اطراف سایتهای نبرد شناسایی کند، ممکن است منجر به ارتکاب جنایات جنگی شود.

تمایز غیرنظامیان از جنگجویان در زمان جنگ (از جمله غیرنظامیانی که ممکن است به عنوان مبارزان مقاومت، جاسوسان، شورشیان یا سایر نیروهای چریکی عمل کنند) و اینکه چگونه باید با این موضوع در قوانین بین المللی جنگ برخورد شود، مشکلی دیرینه است. وضعیت فعلی قانون این است که نیروهای نظامی تنها تا زمانی می توانند چنین غیرنظامیانی را هدف قراردهند که آنها به طور فعال تهدید مسلحانه باشند. هر گونه فعالیت دیگری باید با یک محاکمه عادلانه بر اساس قوانین داخلی برای افرادی که حق ندارند به عنوان اسیران جنگی رفتار شوند، رسیدگی شود. در 150 سال گذشته، کشورها از اسناد بینالمللی بشردوستانه مانند کنوانسیونهای لاهه و ژنو و پروتکلهای الحاقی آنها عقبنشینی کردهاند تا به آنها آزادی عمل بیشتری برای شناسایی و کشتن غیرنظامیانی بدهند که

فکر میکنند ممکن است تهدیدی برای تلاشهای جنگی آنها باشد.

استفاده از فناوری تشخیص چهره در یک منطقه ی جنگی قطعاً این پتانسیل را دارد که این مشکل طولانی مدت را تشدید کند و جنایات جنگی را تسهیل کند. یک غیرنظامی که به یک ایست بازرسی نزدیک می شود، یا به دنبال کمکهای بشردوستانه است، ممکن است به دلیل تطابق مثبت کاذب از پایگاه داده تشخیص چهره، مورد هدف نیروهای مسلح قرار گیرد. هنگامی که این فناوری به ارتش او کراین ارائه شد، هیچ تلاشی برای اطمینان از عدم استفاده از آن برای ارتکاب جنایات جنگی از این نوع انجام نشد. در واقع، خود Clearview AI خاطرنشان کرد که "هدف دقیقی که وزارت دفاع او کراین از این فناوری برای آن استفاده می کند نامشخص است". مدیر عامل Clearview کاوانسیون دفاع و کراین از این فناوری در تضاد با کنوانسیون ژنو است و هرگز نباید از آن به عنوان تنها منبع شناسایی استفاده شود، اما او هیچ قاعده یا حفاظتی را وضع نکرده است، که از این اتفاق جلوگیری کند.

قوانین بینالمللی جنگ به طور کلی «اکتساب یا اتخاذ» روشها و ابزارهای جنگی جدید را ممنوع می کند، مگر اینکه دولت بتواند ابتدا تعیین کند که «به کارگیری آن در برخی شرایط یا در همهی شرایط، توسط این پروتکل یا هر قاعده ی دیگری منع می شود یا خیر". استفاده از فناوری تشخیص چهره در درگیری مسلحانه بینالمللی جدید است و با توجه به خطرات بسیار بالای استفاده از فناوریهای تشخیص چهره برای شناسایی افراد ناشناس در زمان واقعی، همراه با پتانسیل اثبات شده ی آنها برای خطاها و سوگیری جمعیتی، ما استدلال می کنیم که به طور کلی باید به عنوان یک ابزار ممنوعه جنگ در نظر گرفته شود. ما توصیه می کنیم که قوانین بینالمللی به گونهای تفسیر شود که شناسههای بیومتریک مانند فن آوریهای تشخیص چهره را فقط می توان در در گیری های مسلحانه بینالمللی برای اهداف بشر دوستانه، مانند شناسایی متوفیان و افراد آواره و پیوستن مجدد آنها به خانواده هایشان، به کار برد.

# فصل ٧

# تعدیل محتوا: سخنان نفرت انگیز و نسل کشی در میانمار

این یک شوخی نژادپرستانه است. اینجا مردی است که با یک حیوان مزرعه رابطه جنسی دارد! در اینجا یک ویدیوی گرافیکی از قتل ضبط شده توسط یک کارتل موادمخدر است.

Facebook کیسی نیوتن، در مورد تعدیل محتوا در

# شرکت Facebook و پاکسازی قومی در برمه

در سال 2017، نیروهای نظامی در میانمار سرکوب وحشیانه علیه روهینگیا، یک اقلیت قومی مسلمان ساکن در منطقه غربی این کشور را تشدید کردند. حدود 9000 روهینگیایی توسط نیروهای نظامی به قتل رسیدند و نزدیک به یک میلیون نفر از مرز به بنگلادش گریختند. حدود سه چهارم روهینگیاییهایی که در آن زمان در منطقه زندگی می کردند شخصاً شاهد یک قتل بودند، یک پنجم شاهد کشتار دسته جمعی بیش از 100 نفر بودند و اکثریت شاهد استفاده نیروهای نظامی از خشونت جنسی علیه زنان روهینگیا به عنوان بخشی از یک کارزار گسترده و سیستماتیک از پاکسازی قومی بودند. نیروهای نظامی که مرتکب این خشونت شدند، دولت منتخب دموکراتیک را در فوریه

2021 سرنگون کردند و به عملیات نظامی خود و همچنین سرکوب مخالفان و آزادی بیان در میانمار ادامه میدهند. ایالات متحده رسما خشونت علیه روهینگیا را نسلکشی نامیدهاست و دولت نظامی میانمار از همکاری با تحقیقات دادگاه کیفری بین المللی خودداری کرده است.

از حدود سال 2016، سخنان نفرت پراکنی علیه روهینگیاها در Facebook افزایش یافت که بیشتر آن به حسابهای کاربری نیروهای نظامی در میانمار مرتبط بود. بیشتر این سخنرانی شبیه تحریکات خشونت آمیز بود که در نسل کشیهای قبلی، از جمله در رواندا در سال 1994 دیده شدهبود. هزاران پست وجودداشت که به ترویج غیرانسانی کردن مسلمانان روهینگیا و تحریک خشونت علیه آنها، از جمله "شبیه کردن روهینگیاها به حیوانات، و تماس با آنها پرداخته بود." برای کشته شدن روهینگیا، توصیف روهینگیا به عنوان مهاجمان خارجی و به دروغ متهم کردن روهینگیا به جنایات فجیع». پستهای دیگر در Facebook مستقیماً به قتل، تجاوز و آوارگی اجباری روهینگیاها دامن زد.

شواهد واضح بود: حتی «ناتانیل گلیچر، رئیس سیاست امنیت سایبری خود Facebook»، اعتراف کرد که «تلاشهای واضح و عمدی برای پخش مخفیانه تبلیغاتی بود که مستقیماً به ارتش میانمار مرتبط بود». ارتش حسابهای کاربری منتشر کرد و تبلیغاتی را پخش کرد که مخصوصاً برای برانگیختن نفرت طولانیمدت قومی علیه روهینگیا طراحی شده بود، از جمله «عکسهای ساختگی از اجساد که به گفته آنها شواهدی از قتل عام روهینگیا بود». هدف همه اینها توجیه سرکوب نظامی علیه اقلیت قومی مسلمان و بیرون راندن آنها از میانمار بود (که البته با موفقیت بسیار زیادی انجام شد).

# نفرت قدیمی و فناوری جدید

نقش Facebook در نسل کشی میانمار از آن زمان توسط سازمان ملل، تائید شدهاست. این موضوع همچنین موضوع یک شکایت دسته جمعی توسط گروهی از مسلمانان روهینگیا علیه شرکت همچنین موضوع یک په Facebook در کالیفرنیا بوده است. در این شکایت 150 میلیارد دلار به عنوان غرامت و خسارات تنبیهی درخواست شدهاست. این شکایت ادعا می کند که Facebook در حذف سخنان تنفرآمیز که خشونت قومی را تحریک می کند، سهلانگاری کردهاست، اما Meta همچنین ادعا می کند که یک ادعای جدید در مورد مسئولیت محصول، به دلیل طراحی معیوب الگوریتمهای ادعا می کند که یک ادعای جدید در مورد مسئولیت محصول، به دلیل طراحی معیوب الگوریتمهای تعدیل محتوای Facebook بوده. تعدیل محتوا یکی از سخت ترین کارهایی است که شرکتهای رسانههای اجتماعی باید انجام دهند. آنها باید تفاوتهای ظریف زبانی و فرهنگی را در یک فرهنگی در سراسر جهان تعدیل می کند. آنها باید تفاوتهای ظریف زبانی و فرهنگی را در یک حوزه فرهنگی در حال تغییر در نظر بگیرند (حوزه ای که خود توسط رسانه های اجتماعی و شیوه های تعدیل محتوای آن شکل گرفتهاست). Facebook سخنان نفرت پراکنی را حذف می کند (حدود 7 میلیون پست در سهماهه سوم سال (2019). بیش از 80 درصد از سخنان نفرتانگیز حذف شده توسط الگوریتمهای هوش مصنوعی (AI) شناسایی شد. بقیه توسط خود کاربران انجام می شود. همیشود که شناسایی الگوریتم را بررسی می کند. نفرت همیشه توسط یک ناظر انسانی گرفته می شود که شناسایی الگوریتم را بررسی می کند.

شرکت Facebook الگوریتمهایی را برای شناسایی سخنان مشوق عداوت و تنفر به بیش از ۴۰ زبان توسعه دادهاست. در زمان نسلکشی روهینگیا، آنها از هوشمصنوعی یا ناظر محتوای انسانی برای شناسایی و حذف سخنان نفرتانگیز به هیچ یک از زبانهای رایج در برمه استفادهنکردند. Facebook همچنین فاقد مدیران محتوای انسانی است که به زبانها و شیوههای فرهنگی بسیاری از کشورهای در حال توسعه مسلط هستند (از جمله بسیاری از کشورهای ضعیف که خشونتهای قومی و سیاسی در آنها شایع است). این بدان معناست که سخنان نفرتانگیز و تحریک به خشونت

بیشتر در این کشورها نسبت به کشورهایی مانند اروپا و آمریکای شمالی سریعتر گسترش می یابد و باعث ایجاد نابرابری های سیستماتیک در افرادی می شود که در معرض سخنان تنفرآمیز قرار می گیرند. Facebook از آن زمان برای رفع این مشکل تلاش کرده است: اکنون الگوریتم های تعدیل محتوا به زبان برمهای را توسعه داده و حدود 100 ناظر محتوای برمه زبان (برای کشوری با بیش از 50 میلیون نفر از لحاظ زبانی و قومیتی) استخدام کرده است که به توسعه داده های آموزشی بهتر و طبقه بندی گفتارهای نفرتانگیز برای Facebook کمک می کنند.

وقتی کسی به تعدیل محتوا فکر می کند، معمولاً به الگوریتههایی فکر می کند که برای بررسی حجم عظیمی از مطالب آنلاین و حذف زیرمجموعه ای از محتوای توهین آمیز طراحی شده اند. اما این امر از الگوریتههای فراگیر که تقریباً همه ی مطالب ارسال شده در تمام سایتهای رسانههای اجتماعی را تبلیغ، توصیه و کاهش می دهند، در تلاشی بی پایان برای جلب مشارکت (و دلارهای تبلیغاتی) نادیده می گیرد. حتی زمانی که مطالب اعتراض آمیز این هدف را ترویج می کند (اما نه زمانی که کاربران را از خود دور می کند، استقبال می شود). یکی از مدیران محتوا برای برند یکی از پیمانکاران فرعی ۴ مدول می الته و اظهار داشت: «اگر ما در آنجا نبودیم و این کار را انجام نمی دادیم، و این کار را انجام نمی دادیم، و این کار را انجام نمی دادیم، و می بینیم، ما همه ی چیزهایی که از طرف آنها می آید را می بینیم».

حقیقت این است که همیشه همه ی محتوا تعدیل می شود. شکایت علیه Meta با این ادعا که الگوریتمهای Facebook از بازاریابی، روان شناسی و علوم اجتماعی برای سوءاستفاده از آسیب پذیری ما در برابر محتوای عاطفی، هیجان انگیز، و تفرقه انگیز سیاسی استفاده می کنند، تلاش می کند تا این موضوع را با این ادعا که الگوریتمهای Facebook را بیشتر و بیشتر از آن تغذیه می کند، جلب کند. همانطور که «رز استوکول» می گوید، «این همان کاری است که رسانههای اجتماعی مرتبأ با ما انجام می دهند: ما را تشویق می کند تا در گیری ها را مشاهده کنیم و در موضوعاتی که در غیر این صورت نظرات کمی درباره آن ها داشتیم، طرفهایی را انتخاب کنیم. در هسته خود، این غیر این صورت نظرات کمی درباره آن ها داشتیم، طرفهایی را انتخاب کنیم. در هسته خود، این

یک دستگاه خدمات دهی به افکار است. و در رسانههای اجتماعی، همه نظرات به یک اندازه ارائه نمی شوند». نفرت، خشونت (حتی «اخبار جعلی» و انواع اطلاعات نادرست) در مورد آنچه که در رسانههای اجتماعی با آن درگیر می شویم، مزیت قابل توجهی دارند. از سوی دیگر، هرچه بیشتر به فیلتر کردن محتوا تشویق می کنیم، جریان آزاد گفتار و ایدهها را بیشتر زیر پا می گذاریم و همان «حبابهای فیلتر» را که در وهله اول باعث ایجاد مشکل می شوند، بیشتر تبلیغ می کنیم.

به دلیل تازگی نسبی رسانههای اجتماعی در میان مردم، همراه با سانسور شدید میانمار و کمبود منابع اطلاعات، ممکن است نفرت قدیمی و فناوری جدید به شکلی سمی و خطرناک در میانمار با هم برخورد کردهباشند. در سال 2014، کمتر از 1 درصد از مردم به اینترنت دسترسی داشتند و این تعداد تا سال 2018 به حدود 15 میلیون نفر رسید (بیش از یک چهارم جمعیت). این اتفاق به این دلیل رخ داد که گوشیهای هوشمند ارزان قیمت با سیمکارتهای 1 دلاری پس از سال 2014 به بازار برمه سرازیر شدند (و تقریباً هر یک از این تلفنها با Facebook از پیش نصب شده عرضه شدند). همانطور که ارزیابی حقوق بشر از نقش Facebook در نسل کشی روهینگیا بیان کرد، سواد دیجیتال و حاکمیت قانون در برمه بسیار ضعیف بودند.

میانمار درگیر «محدودیتهای شدید آزادی بیان»، از جمله بازداشت خودسرانه روزنامهنگاران، و قوانین سر کوبگر افترا جنایی که برای سر کوب مخالفان طراحی شدهاند، شناخته شدهاست. هوگان و سافی گزارش می دهند که یک تحلیلگر امنیت سایبری در یانگون اظهار داشت که این منجر به وضعیتی شدهاست که در آن Facebook مسلماً تنها منبع اطلاعات آنلاین برای اکثریت در میانمار است. Facebook می دانست که مردم از نظر دیجیتالی ساده لوح هستند، دولت در گیر سر کوب شدید اطلاعات است، و فضای سیاسی مملو از اختلافات قومی است و به شدت مستعد سخنان نفرت آمیز است. آنها از این موقعیت برای تقویت تعامل و افزایش در آمدهای تبلیغاتی در برمه استفاده کردند. همانطور که در شکایت علیه Facebook آمده است، "Accebook" تصمیم شرکتی گرفت تا به سمت نفرت متمایل شود".

چه شکایت دسته معی علیه Meta موفقیت آمیز باشد یا نه، این بخشی از نقطهی عطف در

نحوه نگرش ما به سیستمهای هوش مصنوعی برای تعدیل محتوا است (در نحوه تشخیص و پاسخ به نقص طراحی در قلب این الگوریتم ه)ا. تعامل، مدل کسبوکار رسانههای اجتماعی را هدایت می کند، زیرا تعامل به معنای لایک، اشتراک گذاری و در نتیجه درآمدهای تبلیغاتی است. پستهایی با تعامل بالاتر در فیدهای خبری رسانههای اجتماعی بالاتر قرار می گیرند. محتوای نفرتانگیز و خشونت آمیز توسط تعداد زیادی حسابهای جعلی تولید و تبلیغ می شود، که تعامل بالایی ایجاد می کند، و بنابراین الگوریتمهای گرده الگوریتمهای خبری کاربران واقعی اولویت بندی می کنند». در برمه، این شکایت ادعا می کند که الگوریتمهای فیس بوک نه تنها در شناسایی و حذف سخنان نفرتانگیز علیه روهینگیا شکست خوردهاند، بلکه از آن بهره برداری کرده و در فیدهای خبری کاربران تبلیغ کرده است. این تأثیر رادیکالیزه شدن کاربران و «تحمل، حمایت و حتی مشارکت در آزار و اذیت و خشونت قومی» علیه مسلمانان روهینگیا داشت.

## تفسير

#### اخلاق بودايي

#### نوشته پیتر هرشوک

اتصال دیجیتالی با واسطه محاسباتی، تبدیل تدریجی دادههای منتقلشده با توجه را به جریانهای درآمد و قدرت برای پیشبینی و تولید افکار و رفتار انسانی ممکن میسازد. این پتانسیلها از تسریع مصرف مد سریع گرفته تا تقویت اتحادهای سیاسی پوپولیستی، تأثیرگذاری بر رایدهندگان نوسان، و دامن زدن به خشونت قومی را شامل میشود. گستره این پتانسیل ها از بیهوده تا قاتل به عنوان شاهدی است که اخلاق تعدیل محتوا ساده نیست و نمی تواند باشد.

به طور مثال، این مطالعه موردی روشن می کند که Facebook به طور همزمان در میانمار به به عنوان یک سرویس خواستگاری غیرسیاسی و درآمدزا برای تولیدکنندگان و مصرف کنندگان، به عنوان بستری برای تحریک خشونت قومی، به عنوان مجرای برای به اشتراک گذاشتن شواهدی از همدستی دولت و ارتش در آن، خشونت، و به عنوان وسیلهای برای سازماندهی اعتراضها و مبارزه با سلاحسازی احساسات ناامنی شخصی و جمعی، خدمت کردهاست.

تلاش برای مسئول دانستن Facebook در قبال خشونتی که روهینگیا متحمل شده است بر اساس منطقی است که به راحتی قابل در ک است. Facebook در جهت منافع شخصی تجاری خود و با ناآگاهی یا بی توجهی فعال به پتانسیل غم انگیز غفلت از نظارت بر محتوای منتشر شده از طریق پلت فرم خود عمل کرد. از مسئولیت های اخلاقی خود شانه خالی کرد.

اما آیا شرکتها وظایف اخلاقی دارند؟ اگرچه شرکتها «اشخاص حقوقی» در نظر گرفته می شوند، اما کارگزاران اخلاقی سنتی نیستند. Facebook شرکتی برای تجاری سازی یک رسانه ی دیجیتال یا حوزه ارتباطی است. ممکن است منطقی باشد که چنین شرکتی مسئولیت فنی جهانی را برای تعدیل محتوا بپذیرد. اما انتساب مسئولیتهای اخلاقی محلی موضوع دیگری است زیرا هنجارهای اعتدال مطلوب و مجاز در بین 62.1 میلیارد کاربر روزانه آن بسیار متفاوت است. می توان این بحث را مطرح کرد که همانطور که کشاورزان (و نه مزارعشان) هستند که تعیین می کنند کدام محصولات را بکارند و بفروشند، این Facebook نیست که مسئول بذرهای خشونت کاشته شده در پلتفرم آن است. این کسانی هستند که سخنان نفرتانگیز را منتشر می کنند.

باز هم کشاورزان به تقاضاهای بازار پاسخ میدهند، و این قیاس نشان میدهد که مسئولیت انتشار سخنان نفرتانگیز رفع انسداد در Facebook را نمیتوان تنها به کسانی نسبت داد که پستهای نفرتانگیز نوشتهاند. بدون اقدامات کسانی که آنها را "لایک" و "به اشتراک گذاشتند"، آن پست ها نمیتوانست چنین پیامدهای گسترده و خشونتآمیزی داشتهباشد. آژانس با میانجیگری پلتفرمهای رسانههای اجتماعی، حداقل مسئولیت توزیع شده را پیش فرض می گیرد.

مسائل زمانی پیچیده تر می شود که در نظر گرفته شود، در حالی که همه کسانی که بهعنوان

عوامل مستقیم یا غیرمستقیم خشونت و اختلال در زندگی روزمره ناشی از سخنان نفرتانگیز منتشر شده در Facebook در گیر هستند، بیماران آن اقدامات ارتباطی و همه موارد دیگر نیز شدهاند. پس از آنها، از جمله تحریمهای بین المللی، آسیبهای آبروی و محکومیت اخلاقی، در مجموع، زیرساخت جهانی اتصال دیجیتال نه تنها مرزهای ملی را متخلخل می کند، بلکه مرزهای مفهومی را بین عوامل اخلاقی، اعمال و بیماران را نیز محو می کند.

هوش مصنوعی اغلب به عنوان یک فناوری همه منظوره شناخته می شود و به طور کلی فرض می شود که از نظر اخلاقی، خنثی است. هر گونه آسیب ناشی از فناوری هوشمند بر عهده ی کسانی است که ابزارهای الگوریتمی و یادگیری عمیق را طراحی، استقرار و استفاده می کنند. یعنی این آسیبها به عنوان کارکرد تصادفی طراحی یا استفاده نادرست توسط طراحی در نظر گرفته می شوند. هستی شناسی رابطه ای بودایی چیز دیگری را نشان می دهد.

برای شروع درک چرایی آن، ابتدا تمایز بین ابزار و فناوری مفید است. ابزارها مصنوعات قابل بومیسازی هستند که ظرفیتهای ما را برای عمل گسترش میدهند یا افزایش میدهند و ما به صورت جداگانه آزاد هستیم که از آنها استفاده کنیم یا نه. فنآوریها رسانههای رابطهای غیرقابل بومیسازی هستند که مقاصد و ارزشهای انسانی را افزایش میدهند و بهطور انتخابی محیطهایی را که در آن تصمیم گیری می کنیم و عمل می کنیم تغییر میدهند و بر چگونگی و چرایی این کار تأثیر می گذارند. به این معنا که فناوریها از رفتار انسان سرچشمه می گیرند و به رفتار انسانها اطلاع میدهند/ ساختار میدهند، همانطور که اکوسیستمها از روابط گونهها بیرون می آیند و به صورت بازگشتی اطلاعات/ساختار روابط گونهها را میدهند. ما «حق خروج» از فناوری را نداریم.

حوادث طراحی و استفاده ی نادرست از طریق طراحی، خطرات ابزار هستند. آسیبهایی که توسط الگوریتههای تحلیل محتوای محدود یا معیوب Facebook ممکن شده است، نمونهای از موارد اول است. استفاده از Facebook برای ترویج سخنان نفرتانگیز و تحریک خشونتهای قومی نمونههایی از موارد اخیر است. هر دو اساساً ریسکهای عامل هستند. ریسکهای تکنولوژیکی ساختاری و رابطهای هستند. برخلاف خطرات ابزار، آنها از شرطیسازی پیچیده و بازگشتی روابط

انسان-فناوری-جهان سرچشمه می گیرند. خطرات تکنولوژیکی بسیار بیشتر از آسیبهای محلی است که در مراحل علّی نهایی استفاده از ابزار رخ می دهد (نقطهای که در آن عوامل، با یا بدون توجه به بیماران آن اقدام، نیات خود را عملی می کنند). بنابراین، وقتی لابی گران حقوق اسلحه استدلال می کنند که «اسلحه نمی کشد؛ مردم این کار را انجام می دهند.» آنها در حال انجام تدبیر مفهومی هستند که به طرز ماهرانهای توجه انتقادی را به سمت ابزارها (تفنگها) و طراحان و کاربران آنها نادرست هدایت می کنند، و از فناوری سلاح دور می شوند (یک رسانهی رابطهای که محیطهای تصمیم گیری را به روشهای مساعد بازسازی می کند). منطقی کردن ایجاد آسیب از راه دور در پاسخ به تهدیدها، توهینها یا تضاد منافع.

اخلاق بودایی، مبتنی بر شناخت منشأ همه چیز، که به یکدیگر وابسته هستند، نشان می دهد که پرسیدن اینکه کدام عوامل مسئول نتایج معین هستند، بسیار مهمتر از این است که بپرسیم چه ارزشها و نیاتی در شکل دادن به پویایی گردش رسانههای اجتماعی نقش دارند. چه الگوهایی از نتایج تجربی و فرصتهای ارادی توسط رسانههای ارتباطی فن آوری هوشمند افزایش یافته و به صورت بازگشتی تقویت می شوند؟

شرکت Facebook با انعکاس خاستگاه آمریکایی و لیبرالیسم دره سیلیکون (Silicon Valley)، آزادی انتخاب و بیان را ارزشمند می داند و حکمت اعتدال محتوای حداقلی و صرفاً واکنشی را فرض می کند. پیامدهای استفاده از رسانههای اجتماعی در میانمار این موضوع را زیر سؤال می برد. در مقابل، در حالی که چین از تکنیکهای هوش مصنوعی و غربالگری انسانی مشابه Facebook استفاده می کند، سیاستها و شیوههای مدیریت محتوای دیجیتال آن بر ارزشهای ثبات سیاسی و هماهنگی اجتماعی متمرکز است. علاوه بر این، در حالی که تعدیل محتوای آن هنوز پیشگیری از آسیب را هدف قرار می دهد، همچنین هدف آن ایجاد عادات خوب شهروندی از طریق مشوقهای رفتاری است. مدیریت محتوا به طور فعال جهت ارتقای رفاه اجتماعی است، همانطور که توسط دولت حزب تعریف شده است.

از منظر بودایی، چه رویکرد پیشگیرانه چین به مدیریت محتوا یا رویکرد مینیمالیستی و

واکنش گرایانه Facebook برای تعدیل محتوا قابل تحسین یا تأسف باشد، نباید به تأیید یا رد استفاده آنها از ابزارهای یادگیریماشین، صرفهجویی در مسئولیت آنها یا حتی آنها بسنده کرد. تأثیرات کوتاه مدت بر تک تک کاربران رسانههای اجتماعی. این باید به پیامدها و خطرات رابطه میان مدت و بلندمدت آنها بستگی داشتهباشد.

برخی از راهنماییها برای این ارزیابی توسط «راه هشتگانه بودایی» ارائه می شود، که مسیری را به سمت حضور روشنگرانه و روشنگرانه از طریق پرورش دیدگاهها، نیات، گفتار، رفتار، معیشت، تلاش، توجه و تمرکز درست یا اصلاح کننده ترسیم می کند. به طور سنتی، گفتار درست، اصلاحی شامل پرهیز از دروغ، غیبت، تهمت، زبان تند، یا توهین آمیز، و همچنین پچ پچ و شایعات بیهوده است. بسیاری از آنچه توسط رسانههای اجتماعی منتشر می شود، به وضوح واجد شرایط نیستند.

یک ویژگی مثبت تر از خوب بودن در تمرین بودایی این است که منجر به آغشته کردن تمام موقعیت فرد به ویژگی های رابطهای شفقت، مهربانی، متانت و شادی در خوشبختی دیگران می شود. در حال حاضر، اینها توابع هدفی نیستند که سیستمهای هوش مصنوعی در حال حاضر برای بهینه سازی هدایت می شوند. اما آیا آنها می توانند باشند؟

شرکت Facebook با موفقیت در دستکاری فیدهای رسانههای اجتماعی برای تأثیرگذاری بر احساسات کاربران آزمایش کردهاست. خلبانان سیستم اعتبار اجتماعی چین ابزارهای قابل قبولی برای تقویت مدنیت عمومی به اثبات رساندهاند و محققان ژاپنی سیستمهای هوش مصنوعی را توسعه دادهاند که به طور دقیق احساسات را میخواند و انسانها را به روشهایی در گیر می کند که به عنوان مراقب تجربه می شوند. همه ی اینها نشان می دهد که هیچ مانع فنی برای ایجاد شفقت، مهربانی، متانت، و شادی همدردی به عنوان کار کردهای عینی مدیریت محتوای رسانههای اجتماعی مبتنی بر هوش مصنوعی وجود ندارد. اتصال دیجیتال، شاید با طراحی آزاد کننده باشد.

#### اخلاق فضيلت

#### نوشته جان هکر رایت

این مورد عواقب واقعاً وحشتناکی را که می تواند ناشی از احتمالات جدید برای دستکاری افکار عمومی از طریق رسانههای اجتماعی باشد، نشان می دهد. نارساییهای آشکاری در رهبری شرکت Meta وجود دارد که نوعی بی عدالتی را در کسب سود بالاتر از امنیت روهینگیایی که هدف سخنان نفرتانگیز قرار گرفتهاند، به نمایش گذاشت. در این نظر من از این موضع نسبتاً بدبینانه شروع می کنم که با وجود تلاشهای فزاینده از سوی شرکتهای رسانههای اجتماعی، ما به احتمال زیاد شاهد پایان سخنان نفرتانگیز و سایر اشکال محتوای دستکاری در پلتفرمهای رسانههای اجتماعی شبکههای نیستیم. به هر حال، همانطور که در این فصل اشاره شد، انگیزهی قویای برای شرکتهای شبکههای اجتماعی برای حفظ و ترویج محتوای تحریکآمیز با توجه به اینکه باعث تعامل بیشتر می شود، وجود دارد. اما حتی جدای از آن، این غیرواقعی است که تصور کنیم همهی چنین محتوایی را می توان شناسایی و حذف کرد، حتی با بهترین نیت و بودجهی قوی. با توجه به آن، چه فضیلتهایی را می توانیم به عنوان کاربران ایجاد کنیم که در برابر چنین دستکاریها محافظت کرده و به طور بالقوه می توانیم به عنوان کاربران ایجاد کنیم که در برابر چنین دستکاریها محافظت کرده و به طور بالقوه جان انسانها را نجات دهد؟

توجه به این نکته مهم است که حساسیت به چنین دستکاریهایی با برخی از ویژگیهای خوب معامله میشود که ما نباید در این فکر کنیم که چگونه خود را در برابر چنین پیامدهای غم انگیزی که در میانمار رخ میدهد، قربانی کنیم. تنها افرادی هستند که نگران شرایط جوامع و ملت خود هستند که میتوانند بر اساس این نگرانی دستکاری شوند. دوستی مدنی، که متشکل از احساس مشترک هویت و نگرانی متقابل برای اعضای جامعه است، و میهن پرستی از آنجایی که در کارگزاران با فضیلت دیگر، اعضای یک جامعه را برمیانگیزد تا برای یک خیر عمومی اقدام کنند، مسلماً فضیلت هستند.

میهن پرستی اغلب با اشتیاق کور به کشور خود همراه است که انگیزه وفاداری بی فکر، نگرانی تنگنظرانه ی زنجیروارانه و بدرفتاری با بیگانگان است. اگر میهن پرستی به عنوان یک اصطلاح فضیلت به کار می رود، این یک اشتیاق نیست، بلکه یک ویژگی مشخص از شخصیت است که عشق ما به کشورمان را مطابق با ویژگیهای آن تنظیم می کند، چیزی مانند غرور مناسب در اعمال خود که با شایستگیهای واقعی آنها مطابقت دارد. در کمک به کشورهای همسایه، استقبال از تازه واردان، و مقاومت در برابر عوام فریبی می توان غرور میهن پرستانه ی مناسبی داشت. میهن پرستی همچنین باعث ایجاد احساس شرم در زمانی که کشور فرد ناعادلانه عمل می کند. از این رو، قابل قبول است که میهن پرستی را به عنوان یک اصطلاح فضیلت تلقی کنیم، در حالی که اذعان می کنیم که این اصطلاح اغلب به این شکل استفاده نمی شود.

اما در غیر این صورت می توان از ویژگی های خوب مانند دوستی مدنی و میهن پرستی برای ایجاد انگیزه در اعمال بد از طریق اطلاعات نادرست استفاده کرد. کسی که عمیقاً نگران جامعه خود است هنگامی که اطلاعات نادرست در مورد تهدیدی برای جامعه خود دریافت می کند، ممکن است در برابر تهدید درک شده ناعادلانه عمل کند. استفاده از نیروی کشنده برای دفاع از جامعه خود در برابر تهدید عموماً از نظر اخلاقی مجاز است. «توماس آکویناس، فیلسوف و متکلم قرون وسطایی»، که نظریه اخلاقی ارسطو را به تفصیل و نظام مند ساخت، نظریه جنگ عادلانه را توسعه داد که بر اساس آن، تهدید برای جامعه به وضوح شرط کافی برای وارد شدن به در گیری نظامی است (البته نه برای ارتکاب جنایات یک بار علیه دشمن خود، نبرد آغاز شده است). با این حال آکویناس آنچه را که آشکارا به عنوان پیشزمینه در نظریهاش فرض می شود به صراحت بیان نمی کند: قضاوت در مورد تهدید باید از نظر معرفتی صحیح باشد.

در این راستا، فضیلت حکمت عملی بسیار مهم است. خرد عملی یک فضیلت فکری است که تفکر ما را در مورد آنچه انجام دهیم تنظیم می کند. شخصی با خرد عملی در مورد عمل به خوبی فکر می کند. بخش قابل توجهی از استدلال خوب در مورد آنچه که شامل استدلال از مقدمات واقعی است، و دستیابی به مقدمات واقعی، در زندگی عملی آسان تر از زمینههای علمی نیست، اما شامل

چالشهای متمایز است. طبق اخلاق فضیلت ارسطویی، یکی از جنبههای استدلال از پیشفرضهای واقعی، شامل داشتن فضایل اخلاقی مانند شجاعت است که احساسات ترس و اطمینان ما را تنظیم می کند.

این را در نظر بگیرید: برای کسی که شجاعت ندارد، به نظر میرسد یک تهدید بسیار بزرگتر آن چیزی است که واقعاً هست (ترس او با هدف نامتناسب است). برای کسی که معتدل است، غذایی که ناسالم است یا متعلق به شخص دیگری است برای خوردن خوب به نظر میرسد. در اینجا ما یک تعهد اساسی ارسطویی را میبینیم: در عمل قضاوتهای ما در مورد جهانی که در آن قرار داریم بر اساس احساسات ما است. بنابراین، فقدان فضیلت، ادراک ما را تحریف میکند و در نتیجه، مقدمات نادرستی را به وجود میآورد، به عنوان مثال، «آن مرد، آنجا، بسیار خطرناک است» یا «آن کیک کوچک برای خوردن خوب است». از آن فرضهای نادرست، احتمالاً به نتایجی میرسیم که منجر به اقدامات بدی میشود، مانند «فرار میکنم» یا «آن را میخورم». در مورد خشم، کسی که زود عصبانی میشود ممکن است به دروغ درباره کسی که شایسته قصاص است قضاوت کند. البته، میدد، اما اگر املا شود، ممکن است چیزی شبیه به بازسازی بهنظر برسد. نتیجه این است که در غیاب فضایل اخلاقی، استدلال ما در مورد چگونگی عمل مخدوش خواهد شد. از این رو، داشتن غیاب فضایل اخلاقی، استدلال ما در مورد چگونگی عمل مخدوش خواهد شد. از این رو، داشتن فضیلت برای پاسخگویی مناسب به موقعیتهایی که در آن قرار داریم، از جمله موقعیتهایی که از فضیلت برای پاسخگویی مناسب به موقعیتهایی که در آن قرار داریم، از جمله موقعیتهایی که از طریق رسانههای اجتماعی به ما ارائه میشود، مهم است.

تا اینجا، تصویری از استدلال عملی که ارائه کردم تا حد زیادی «ادراکی» است، به این معنا که ما را در حالی نشان میدهد که از نقطه نظر خواستههایمان به دنیا نگاه می کنیم، و اگر خواستههایمان مرتب باشد، از طریق یک تربیت خوب (ما تمایل داریم که خوب عمل کنیم). اما داشتن حکمت عملی بیش از داشتن فضایل اخلاقی است. به گفته ارسطو، افراد دارای خرد عملی «درباره آنچه برای خود و برای انسان خوب است، درک نظری دارند». این تا حدودی به داشتن دانشواقعی اولیه در مورد آنچه در حوزههایی مانند تغذیه خوب است، مربوط می شود، اما مهم تر از آن، داشتن بینشی در

مورد آنچه که از نظر یک زندگی خوب خوب است، است. به عبارت دیگر، بینش در مورد اینکه چه اعمالی برای یک انسان بهتر است. ارسطو فکر می کرد که «پریکلس، دولتمرد مشهوری که آتن» را در بخشی از «جنگ پلوپونز» رهبری کرد، چنین مردی است. کاملاً مشخص نیست که ارسطو چه چیزی را در حمایت از پریکلس میستود، اما در یک سخنرانی معروف در مراسم تشییع جنازه، همانطور که توسیدید گزارش میدهد، پریکلس زندگی با مشارکت اجتماعی فعال، دنبال شرافت و به خطر انداختن مرگ به خاطر آزادی را میستاید. حتی اگر با این تصور از خیر انسانی مخالف باشیم، در برابر برخی دیدگاههای کلی در مورد اینکه بهترین نوع فعالیت برای یک انسان چیست، پیشنهادهای خاص مورد ارزیابی قرارمی گیرد و این ادعاهای کلی نیز از جمله مقدمات استدلال ما این است که «برای انسان شایسته است که. . .».

یکی دیگر از مؤلفههای حکمت عملی، که در این مورد اهمیت ویژهای دارد، یک ظرفیت فکری است که ارسطو آن را «درک» مینامد، که ظرفیتی است که به وسیله آن موقعیتی را که در آن قرار داریم درک میکنیم. در توضیح این ویژگی، اخلاق دان فضیلت ارسطویی «روزالیند هرست هاوس» به موارد زیر اشاره میکند:

«موقعیتی» که به انجام کاری نیاز دارد، ممکن است اصلاً با من روبرو نباشد و منتظر باشد تا آن را بخوانم، بلکه چیزی است که باید جزئیات آن را از آنچه دیگران در مورد آن می گویند بررسی کنم. و تا زمانی که نتوانم قضاوت درستی در مورد گزارشهای آنها در مورد مسائل مربوطه داشته باشم، هر نتیجه عملیای که در مورد اینکه در «این وضعیت» چه کنم، در تاریکی انجام می شود.

گزارش هرست هاوس از این جزء از خرد عملی، این را به عنوان یک واقعیت در مورد زندگی انسان تصدیق می کند که ما اغلب در موقعیتی قرار داریم که تصویری از آنچه در جامعه ما اتفاق میافتد بر اساس گزارشهای دیگران از آن بسازیم. و اغلب دیگران اطلاعات نادرست دارند یا قصد

دارند عمداً اطلاعات نادرست را ارائه دهند. در تشخیص اینکه چه کسی قابل اعتماد است باید درجاتی از زرنگی به دست آوریم. چنین حسابهایی ظاهر یک معضل یا مسیرهای عمل ضروری را در جایی که گزینههای بیشتری وجود دارد ایجاد می کند. ارزیابی حسابها و توانایی رد کامل آنها و انجام تحقیقات بیشتر به تنهایی ظرفیتی حیاتی برای خرد عملی است که توسعه آن به تجربه نیاز دارد.

آنچه در این مورد میبینیم، نیاز به بسط «فنی اخلاقی» مفهوم ارسطو از درک است. بدیهی است که رسانههای جمعی و رسانههای اجتماعی چالشهای جدیدی را برای درک مطلب ایجاد می کنند که ما را ملزم به توسعه مهارتهای مناسب برای شناخت تحریفها می کند. ما می توانیم سوگیریهای سیاسی و حس گرایی را در رسانههای جمعی تشخیص دهیم و تمایلات خود را برای عمل بر اساس آنها قطع کنیم. به همین ترتیب، می توانیم گرایش رسانههای اجتماعی به ما را به چیزهایی که قبلاً به آن اعتقاد داریم، ببندیم، دیدگاههای متضادی را که ممکن است قضاوتهای ما را به چالش بکشند، و پناه دادن به حسابهای ربات جعلی که ما را به نتایجی راهنمایی می کنند که در غیر این صورت به آنها نمی, سیدیم، بر سانند.

در زمینه فناوریهای نوظهور، مؤلفه حکمت عملی، که ارسطو تنها چند سطر از رساله خود را صرف آن کردهاست، اهمیت فوقالعادهای پیدا می کند. درک فنی اخلاقی به عنوان ظرفیتی برای تشخیص اطلاعات قابلااعتماد در رسانه های اجتماعی، ظرفیتی است که، به نظر من، حتی در مکانهایی که از همان ابتدا رسانههای اجتماعی داشتهاند، به طور گستردهای به نمایش گذاشته نمی شود. توسعه ی آن مطمئناً یک فرآیند ناهموار خواهدبود، اما به همان اندازه مطمئن است که فضیلت حیاتی که ما در مواجهه با دستکاری گسترده در سیستم عاملهای رسانههای اجتماعی به آن نیاز داریم. و این چیزی نیست که بتوان آن را در معماری رسانههای اجتماعی طراحی کرد. در هر صورت، اعتماد بیش از حد به الگوریتمها مانع توسعه آن خواهد شد. پرچمهایی که روی داستانهایی که مشکوک تلقی می شوند قرار می گیرند ممکن است ما را به اعتماد نابجا نسبت به داستانهایی که چندان پرچمدار نیستند، جلب کند. اگر طراحان پلتفرمهای رسانههای اجتماعی می خواهند کمک کنند، شاید بهتر است با تشویق و تأمین مالی تلاشهای مستقل و تحت رهبری مربیان برای ایجاد

مهارتهای رسانهای تفکر انتقادی که درک فنی اخلاقی را تقویت میکنند، انجام شود.

#### اخلاق بومي

#### توسط جوی میلر و آندریا سالیوان کلارک

ارتباط بین اعتدال محتوا و پاکسازی قومی در میانمار (یعنی برمه) اهمیت اخلاقی این ایده را در فلسفه ی بومی نشان می دهد که همه چیز به هم مرتبط است. الگوریتم ها به خودی خود باعث آسیب نمی شوند. با این حال، نحوه ی طراحی و نحوه ی استفاده از آن ها مطمئناً می تواند باعث آسیب شود. این به دلیل تعداد بی شماری از حقایق در مورد نحوه ارتباط و تعامل انسان با محیط اطراف است (به عنوان مثال، ویژگی های مختلف روان شناختی، بیولوژیکی، اجتماعی، فیزیولوژیکی و غیره انسان و نحوه استفاده از این ویژگی ها برای حرکت در محیط اطراف خود). این بدان معناست که مفاهیم اخلاقی برای نحوه طراحی و استفاده از الگوریتم ها وجود دارد. در حالی که Facebook بدون شک خود مستقیماً یا عمداً در قتل و فرار روهینگیایی ها مشارکت نداشته است، Facebook بدون شک مسئولیت این نسلکشی را بر عهده دارد.

بر اساس درک بومی از اخلاق، مسئولیت Facebook ناشی از عدم به کارگیری افراد کافی که به زبان برمه صحبت می کنند نیست. به این ترتیب، استخدام تعداد بیشتری از مدیران محتوای برمه زبان این مشکل را برطرف نمی کند. در عوض، استفاده از الگوریتمهای Facebook که به گونهای طراحی شدهاند که با بهرهبرداری از ویژگیهای روان شناختی انسان (یعنی بیولوژیکی، اجتماعی و غیره) تعامل را ارتقا دهند، مشکلساز است. به طور خاص، در مورد عواقب الگوریتمهایی که Facebook استفاده می کند، پیش بینی یا توجهی وجود ندارد، به این معنی که ارتباط بین این الگوریتمها و تأثیرات آنها (یعنی به هم پیوستگی همه چیز) یا در نظر گرفته نمی شود، نادیده گرفته می شود یا نادیده گرفته می شود. کنش ها به عنوان کنش های (مقابله) شناخته نمی شوند.

حداقل روشن است که توجه کافی به آسیبهایی که ممکن است از این نوع الگوریتمها به وجود بیاید، صورت نگرفته است. با توجه به افزایش آسیب ناشی از انتشار اطلاعات نادرست، و همچنین ترویج سخنان نفرتانگیز و خشونت، واضح است که Facebook در  $\mathcal{F}$  کافی از مشتریان خود یا پیامدهای الگوریتمهای خود نداشته است. از این نظر، Facebook به برهمزدن (یا حداقل برهم زدن بیشتر) تعادل و رفاه در میان مردم و گروههای در گیر در نسل کشی در میانمار کمک کرد. به عبارت دیگر، Facebook به ترویج ناهماهنگی کمک کرد.

با توجه به اینکه، در فلسفه ی بومی، (تعامل) کنشها تا حدی درست یا نادرست هستند که هماهنگی را ترویج یا مختل کنند، واضح است که استفاده Facebook از این الگوریتمها اشتباه است. با این حال، شیوههای «غیرمستقیم» یا «غیر عمدی» Facebook همچنان به برهمزدن بیشتر هماهنگی کمک میکنند. حتی اگر ناهماهنگی قبلاً در میانمار وجود داشته باشد، برهمزدن بیشتر هماهنگی همچنان اشتباه است. این لزوماً استفاده از همه الگوریتمها را به منظور تعدیل محتوا رد نمی کند. این فقط به این معنی است که اگر قرار است از الگوریتمها استفاده شود، افرادی که از آنها استفاده می کنند باید درک کافی از محدودیتها، دریافت و پیامدهای آنها داشته باشند. بدون چنین درک، تمایل بیشتری برای برهمزدن هارمونی وجود دارد.

هیچ قانون قابل اجرا جهانی در مورد چگونگی ارتقای هماهنگی در همهی شرایط وجود ندارد. در حالی که یک ایده ی کلی وجود دارد که هماهنگی باید ترویج شود، چگونگی ارتقای هماهنگی به محیط اطراف فرد (یعنی موقعیت و شرایط آنها) بستگی دارد. بخشی از انگیزه ی پشت این ایده این است که متغیرهای زیادی وجود دارد که در هنگام طراحی نظریههای اخلاقی نمی توان آنها را درنظر گرفت. این موضوع در مورد طراحی الگوریتمها نیز صادق است. الگوریتمها، مانند نظریههای اخلاقی، نمی توانند برای توضیح همه ی موارد احتمالی اشتباه طراحی شوند. در واقع، همچنین مانند نظریههای اخلاقی، می توان از آنها برای ترویج اشتباه استفاده کرد. این دو ویژگی یا الگوریتم، (1) محدودیتهای آنها و (2) استفاده از آنها برای ترویج اشتباه، همچنین می تواند به تأکید بر اینکه چرا در فلسفه ی بومی، هیچ اصل اخلاقی وجود ندارد که در همه موقعیتها یکسان اعمال شود، کمک

کند.

شرایط، موقعیتها و زمینهها اهمیت دارد. بیان فروتنی فکری با آگاهی مناسب از محدودیتهای یک الگوریتم و اینکه چگونه می توان از آنها برای اشتباه استفاده کرد، باید به راهنمایی در مورد نحوه طراحی الگوریتمها یا تصمیم گیری از کدام الگوریتمها کمک کند. در فلسفه ی بومی کلمات قدرت دارند. با تنزل دادن تعدیل (مثلاً ترویج و تنظیم) کلمات به الگوریتمها، نمی توان محدودیتهای این الگوریتمها و/یا قدرت کلمات را تشخیص داد. به عبارت دیگر، آنها فروتنی نشان نمی دهند و این منجر به برهم خوردن هماهنگی یا ترویج ناهماهنگی می شود.

# فصل ۸

# بدافزارهای ذهنی: الگوریتمها و معماری انتخاب

ما نمیخواهیم از مردم بپرسیم که قرار است چه کاری انجام دهند. زیرا میدانیم که این امر چندان پیشبینی کننده نحوه اجرای یک تبلیغ نیست، زیرا افراد به مغز چپ خود می روند و بیش از حد شروع به فکر کردن می کنند.

کری کالینگ، مدیر بازاریابی در شرکت بازاریابی «System 1 Group»

# رسوایی داده های کمبریج آنالیتیکا

رسوایی دادههای کمبریج آنالیتیکا ریشه در سال 2010 داشت که Facebook برنامه های شخص ثالث  $Open\ Graph$  خود را راهاندازی کرد.  $Open\ Graph$  و همچنین همهی دادههای «دوستان» اجازه می دهد تا به اطلاعات شخصی کاربران Facebook و همچنین همهی دادههای «دوستان» خود دسترسی داشته باشند. در سال 2013، «محقق دانشگاهی الکساندر کوگان»، در همکاری با شرکت بازاریابی و تجزیه و تحلیل دادهها، کمبریج آنالیتیکا، اپلیکیشنی به نام «این زندگی دیجیتال شماست» راهاندازی کرد. این اپلیکیشن از کاربران دعوت کرد تا در یک مسابقه شخصیت شناسی رایگان شرکت کنند و حدود 300000 کاربر Facebook این کار را انجام دادند. این برنامه دادههای مربوط به پروفایلهای روان سنجی آن ها را از آزمون جمع آوری کرد (که پنج ویژگی شخصیتی بزرگ کاربران را اندازه گیری می کرد) اما همچنین به طور آزادانه دادههای Facebook را از همه ی دوستان

آنها جمعآوری کرد. کمبریج آنالیتیکا در تلاش بود تا مجموعهای از رایدهندگان آمریکایی را تا حد امکان جمعآوری کند.

در سال 2015، اولین گزارشها منتشر شد مبنی بر اینکه کمپین سیاسی تد کروز میلیونها نفر از این پروفایلهای روانسنجی را در تلاش برای کسب مزیت در انتخابش به مجلس سنای ایالات متحده تجزیه و تحلیل کرده است (افشاگری که کاملاً نامحبوب بود و منجر به تضمینهایی از سوی Facebook و کمبریج آنالیتیکا که دادههای مورد نظر حذف شده است).

با این حال، در سال 2018 اخبار منتشر شد مبنی بر اینکه دادههای دهها میلیون کاربر Facebook (شاید به 87 میلیون نفر) توسط کمبریج آنالیتیکا جمعآوریشده و در انتخابات ریاستجمهوری آمریکا در سال 2016 توسط ستاد انتخاباتی دونالد ترامپ استفاده شدهاست. بسیاری از این افراد تست شخصیت را انجام نداده بودند، اما از زمانی که یکی از دوستانشان شرکت کرده بود، محققان میتوانستند آزادانه به دادههای آنها دسترسی داشتهباشند. سپس کمبریج آنالیتیکا دادههای Facebook را با سایر دادههایی که خریداری کرده بود و همچنین فهرستهای انتخاباتی محلی ارجاع داد. بنابراین، کمبریج آنالیتیکا توانست پروندههای گستردهای را در مورد دهها میلیون رایدهنده، از جمله ویژگیهای جمعیتی، ویژگیهای شخصیتی، شبکههای اجتماعی، تاریخچه خرید، لایکها، عضویت در احزاب سیاسی و غیره جمعآوری کند. «مکنامی» تخمین میزند که این پروندهها در نهایت شامل حدود 13 درصد همهی رای دهندگان واجد شرایط ایالات متحده بوده.

کمبریج آنالیتیکا از مشخصات رأی دهندگان خود برای کسب برتری در انتخاب دونالد ترامپ به عنوان رئیس جمهور ایالات متحده در سال 2016 و همچنین کمپین «خروج» رفراندوم برگزیت در بریتانیا استفاده کرد. همانطور که Cadwalladr توضیح می دهد، کمبریج آنالیتیکا از نتایج آزمایش و دادههای Facebook برای ساخت الگوریتمی استفاده کرد که می تواند پروفایلهای فردی به تحصیتی مرتبط با رفتار رأی گیری را تعیین کند. این الگوریتم به ویژه مؤثر بود زیرا به دانشمندان داده اجازه می داد تا رأی دهندگان نوسان را شناسایی

کنند و سپس آنها را با تبلیغات و پیامهای خاصی که به احتمال زیاد رأی آنها را «تحریک» می کرد، هدف قرار دهند.

### معماری انتخابی و فناوری متقاعد کننده: "جعبه ای برای انسان مدرن"

کمبریج آنالیتیکا از دادهها برای آموزش الگوریتمهای توصیه و ترویج محتوای رسانههای اجتماعی «قادر به حرکت دادن افکار عمومی در مقیاس» استفاده کرد. الگوریتمهای کمبریج آنالیتیکا این کار را با دستهبندی خرد افراد در گروههایی که با ویژگیهای جمعیتشناختی، سیاسی و روانسنجی تعریف میشوند انجام میدهند: برای مثال، رای دهندگان زن محافظه کار اجتماعی در حومههای مرفهِ دی سی که فرزندانشان تحت تاثیر تعطیلی مدارس مرتبط با کووید قرار گرفتهاند، رای دهندگان طبقه کارگر در کمربند زنگ زده که درازمدت کم کار هستند، بازنشستگان طبقه پایین از فلوریدا مرکزی که نگران افزایش هزینههای مراقبتهای بهداشتی هستند. هدف از این الگوریتمها هدف قرار دادن «رایدهندگان نوسان» بسیار مورد علاقه است تا بتوانند رأی خود را در مناطق مهم میدان نبرد تحت تأثیر قراردهند. بیش از این، آنها می توانند الگوریتمهای خود را در زمان واقعی در گروههای متمرکز آموزشدهند و بهبود بخشند.

اگرچه Facebook به دلیل نقض دادهها توسط کمیسیون تجارت فدرال 5 میلیارد دلار جریمه شد، خطرات آنچه به عنوان "فناوری متقاعد کننده" شناخته می شود بسیار فراتر از رسوایی دادههای کمبریج آنالیتیکا است. مربیان و روانشناسان برای سالها نگرانیهایی را در مورد فناوری متقاعد کننده مطرح کردهاند، اما این تأثیر کمی بر صنایع بازاریابی مصرف کننده و سیاسی داشت. این رسوایی بسیار بیشتر از نقض حریم خصوصی کاربران است. همانطور که مک نامی بیان می کند، این در مورد این است که چگونه "دادههای ما هوش مصنوعی را تغذیه می کند که هدف آنها دستکاری توجه و رفتار

كاربران بدون اطلاع يا تاييد آنها است".

در حالی که بازاریابی مبتنی بر گروههای جمعیتی سابقه طولانی دارد، این عمل با حجم عظیمی از دادههای ایجاد شده توسط رسانههای اجتماعی افزایش یافتهاست. به عنوان مثال، Facebook گروههایی به نام "lookalikes" ایجاد کردهاست که کاربران را به گروههایی با پروفایلهای مشابه طبقه بندی می کند تا به شرکت در هدف گیری خرد آنها کمک کند. «کریستوفر ویلی، دانشمند سابق داده که در کمبریج آنالیتیکا افشاگر شد»، اظهار می دارد که به کاربران محتوایی بر اساس گروه مشابه خود ارائه می شود که سایر کاربران نمی بینند. این امر باعث ایجاد حبابهای فیلتر شده و شکافهای اجتماعی را عمیق تر می کند. او بیان می کند که «خط ظریفی بین الگوریتمی وجود دارد که شما را تعریف می کند تا نشان دهد واقعاً چه کسی هستید و الگوریتمی که شما را برای ایجاد یک پیش گویی خودشکوفایی از اینکه فکر می کند باید تبدیل شوید، تعریف می کند».

شبیهسازیها و ریزهدفگذاری از قدرت علمداده برای درگیرشدن (هرچند بسیار مؤثرتر) در رویه ی قدیمی تبلیغات استفاده می کنند. بازاریابان، برای شرکتهای مصرف کننده و کمپینهای سیاسی، به طور معمول محتوای اخلاقی و بسیار احساسی را ارائه می دهند که به سرعت در رسانههای اجتماعی پخش می شود. در واقع، رسانههای اجتماعی و دیگر پلت فرمهای آنلاین اکنون «منابع اولیه محرکهای اخلاقی مرتبطی هستند که افراد در زندگی روزمره خود تجربه می کنند». کسانی که از رسانههای اجتماعی برای تأثیرگذاری بر افکار عمومی استفاده می کنند، از یادگیری پاداش اجتماعی نیز استفاده می کنند (معمولاً به شکل «اشتراکگذاری»، «کلیک»، «لایک»، «فالوور» و دیگر اشکال تقویت کننده تعامل). این رفتارها نه تنها بسیار پاداش دهنده هستند، بلکه می توانند توسط سیستمهای یادگیری ماشین استخراج شوند تا رفتار آینده ی ما، دوستان و پیروان ما و گروههای مشابه ما را پیش بینی کنند. فردی را که با محتوای آنلاین در گیر می شود مانند موش در جعبه اسکینر مشابه ما را پشرین باداش را فشار می دهد تصور کردند و به این نتیجه رسیدند که رسانههای اجتماعی مانند "جعبه اسکینر برای انسان مدرن است".

مقایسه بین تعامل در رسانههای اجتماعی و یک موش آزمایشی در یک جعبه عمیق است. در

سال 2014، مطالعه ای با همکاری Facebook و دانشگاه کرنل منتشر شد)این آزمایش شامل آزمایشگاه غذا و برند نیست، بلکه دپارتمان علوم ارتباطات و اطلاعات بود(. محققان محتوای احساسی پستهایی را که کاربران Facebook در فیدهای خبری خود دریافت می کردند، دستکاری کردند، بهویژه از افرادی که به آنها اعتماد داشتند، مانند دوستان و کسانی که دنبال می کردند. محققان میخواستند ببینند آیا محتوای عاطفی مثبت در مقابل منفی بر خلق و خوی پستهای بعدی کاربران تأثیر می گذارد یا خیر (به عنوان مثال، آیا شواهدی از «سرایت عاطفی» در رسانههای اجتماعی وجود دارد یا خیر). وجود داشت، اما این مهم ترین جنبه مطالعه نبود. به شرکت کنندگان اطلاع داده نشد که از آنها به عنوان موضوع تحقیق استفاده می شود. در واقع، رضایت آنها برای شرکت در تحقیقات تجربی هر گز دریافت نشد. از آنجایی که داده ها توسط Facebook جمع آوری شده بود، محققان حتی به دنبال تأیید هیئت بررسی اخلاق پژوهشی کورنل نبودند. معلوم نیست اگر می گرفتند تایید حتی به دنبال تأیید هیئت بررسی اخلاق پژوهشی کورنل نبودند. معلوم نیست اگر می گرفتند تایید

هنگامی که اخبار عدم رضایت منتشر شد، واکنشهای منفی علیه این مطالعه وجود داشت. اصل اصلی اخلاق تحقیق مستلزم کسب رضایت آگاهانه از شرکت کنندگان در تحقیق است. این اصل در زمینه اخلاق پزشکی ایجاد شد (به کادر 8.1 مراجعه کنید) اما از آن زمان به تمام زمینههای تحقیقات آکادمیک مربوط به موضوعات انسانی گسترش یافته است. بسیاری از متخصصان اخلاق زیستی استدلال می کردند که این تحقیق «به طور فاحش» هیچیک از اصول قانون یا اخلاقی را نقض نمی کند، و اگر این کار را انجام می داد، به این معناست که شیوههای استاندارد Facebook نیز از نظر اخلاقی مشکوک هستند. «کاترین فلیک» با این استدلال پاسخ داد که اصول اخلاقی شرکتهایی که به طور معمول کاربران را بدون اطلاع یا رضایت آنها در معرض دستکاری آزمایشی و آزمایشی قرار می دهند، دقیقاً موضوع مورد بحث است.

در حالی که دانشمند اصلی در مطالعه سرایت عاطفی عذرخواهی کرد، این نقض اخلاقی رسوایی کمبریج آنالیتیکا را که به زودی دنبال میشود، پیشبینی کرد. اساتید برجسته در دانشگاههای معتبری مانند کمبریج و هاروارد از توسعه الگوریتم کمبریج آنالیتیکا اطلاع داشتند و آن را هیجان انگیز

و نوآورانه میدانستند. به نظر میرسد که بحثی در مورد اخلاق تحقیق وجود نداشتهاست. همانطور که «ویلی» می گوید، «با توجه به اینکه دانشمندان دانشگاههای برجسته جهان به من می گفتند در آستانه «انقلابسازی» علوم اجتماعی هستیم، من حریص شدهبودم و جنبههای تاریک کاری را که انجام می دادیم نادیده می گرفتم».

### كادر 8.1

## اصول قانون نورنبرگ

اصول نورنبرگ در مورد آزمایش انسان عبارتند از:

- رضایت داوطلبانه سوژه انسانی کاملاً ضروری است.
- **۲** آزمایش باید به گونه ای باشد که نتایج مثمر ثمری برای صلاح جامعه داشته باشد، غیرقابل تهیه با روش ها یا وسایل مطالعه دیگر باشد و ماهیت تصادفی و غیر ضروری نداشته باشد.
- **۳** آزمایش باید به گونه ای طراحی و بر اساس نتایج آزمایش بر روی حیوانات و آگاهی از تاریخچه طبیعی بیماری یا سایر مشکلات مورد مطالعه باشد که نتایج پیش بینی شده انجام آزمایش را توجیه کند.
- ۴ آزمایش باید به گونه ای انجام شود که از همه رنج ها و آسیب های جسمی و روحی غیر ضروری جلوگیری شود.

- ۵ هیچ آزمایشی نباید در جایی انجام شود که دلیل پیشینی وجود داشته باشد که باور شود مرگ یا آسیب ناتوان کننده رخ خواهد داد. به جز، شاید، در آزمایش هایی که پزشکان تجربی نیز به عنوان سوژه خدمت می کنند.
- ۶ درجه خطری که باید متحمل شود هر گز نباید بیشتر از میزانی باشد که با اهمیت انسان دوستانه مشکلی که باید توسط آزمایش حل شود تعیین می شود.
- ۷ باید آمادهسازی مناسب و امکانات کافی برای محافظت از آزمودنی آزمایشی در برابر احتمالات دوردست آسیب، ناتوانی یا مرگ فراهم شود.
- ▲ آزمایش فقط باید توسط افراد واجد شرایط علمی انجام شود. بالاترین درجه مهارت و مراقبت باید در تمام مراحل آزمایش کسانی که آزمایش را انجام می دهند یا در گیر آن هستند، لازم باشد.
- ۹ در طول آزمایش، آزمودنی انسانی باید آزاد باشد که آزمایش را به پایان برساند، اگر به
  وضعیت جسمی یا روانی رسیده باشد که ادامه آزمایش به نظر او غیرممکن است.

١٠

در طول آزمایش، دانشمند مسئول باید آمادگی داشته باشد که آزمایش را در هر مرحله خاتمه دهد، اگر احتمالاً دلایلی برای باور داشته باشد، به اعمال حسننیت، مهارت برتر و قضاوت دقیق که از او مستلزم ادامه است. این آزمایش احتمالاً منجر به آسیب، ناتوانی یا مرگ آزمودنی می شود.

فناوری متقاعدکننده بخشی از حوزه وسیعتر «معماری انتخاب» است. یک معمار انتخابی «زمینهای را که مردم در آن تصمیم می گیرند» سازماندهی می کند. چیزی به نام زمینه ی خنثی

وجود ندارد: همه ی شرایط حداقل مقداری فشار برای تصمیم گیری به یک روش یا روش دیگر اعمال می کنند. همه ی ما در یک حوزه ی اجتماعی پیچیده و پویا تازه کار هستیم که توسط متخصصان، متخصصان و الگوریتمهای بسیار آموزش دیده پر شده است (که هدف ترکیبی آن عمدتاً فروش چیزی به ما یا تشویق ما برای پذیرش یک عقیده یا نامزد سیاسی بر دیگری است). الگوهای توصیه ای از سوگیری های شناختی و استعدادهای ناخود آگاه بهره می برند و از «افراد پرمشغله ای که سعی می کنند در دنیای پیچیده ای که در آن نمی توانند در مورد هر انتخابی که باید عمیقاً و طولانی فکر می کنند، کنار بیایند» سود می برند.

بازاریابان می توانند با تجزیه و تحلیل حالات چهره ی ما در زمان واقعی، به واکنشهای احساسی (ناخودآگاه و چند ثانیهای ما نگاه کنند). سپس آنها می توانند از این دادهها برای هدف قرار دادن پیامها و تأثیر گذاری بر رای دادن و رفتار مصرف کننده استفاده کنند. این از چیزی که «دانیل کانمن» روانشناس آن را تفکر «سیستم 1» می نامد بهره می برد (تفکر خودکار، احساسی و ناخودآگاه ما که تفکر منطقی و عمدی «سیستم 2» را دور می زند). به این تر تیب، شر کتهای بازاریابی مانند کمبریج آنالیتیکا می توانند اطمینان حاصل کنند که انتخابهای ما خودکار هستند، به راحتی توسط محتوای احساسی و اخلاقی دستکاری می شوند، و طوری طراحی شده اند که مطمئن شوند هیچ زمانی را صرف «فکر کردن بیش از حد» نمی کنیم!!!

### سیاستمداران «محبوب»، فعالیت «غیر اصیل» و اثر متیو

معماری انتخابی و فناوری متقاعد کننده توسط سیاستمداران و کمپینهای سیاسی در سراسر جهان، از جمله توسط چندین رژیم استبدادی، بسیار مورد استفاده قرار گرفتهاست. «خوان اورلاندو هرناندز، رئیس جمهور هندوراس»، با ایجاد صفحات و پروفایلهای کاربری جعلی، صدها هزار دنبال کننده

و لایک در Facebook جمع آوری کرد. همه ی این صفحات توسط همان شخصی اداره می شد که حسابهای شبکههای اجتماعی خود «هرناندز» را مدیریت می کرد. هرناندز یک حاکم ملی گرا و خودکامه است که از کودتای 2009 در هندوراس حمایت کرد. او متهم شده است که با استفاده از تاکتیکهایی مشابه آنچه روسیه در انتخابات 7.18 آمریکا به کار گرفته است، پیروزی خود در انتخابات 7.18 آمریکا به کار گرفته است، پیروزی خود در انتخابات 7.18 آمریکا به کار گرفته است، پیروزی کرده است.

«سوفی ژانگ»، دانشمند داده در Facebook که به افشاگر تبدیل شد، یادداشتی Facebook کلمه ای برای افشای این کلاهبرداری نوشت. کار او مبارزه با مشار کت جعلی از این نوع در Facebook بود. او توضیح می دهد که "مدیر می تواند با نشستن پشت صفحه رایانه، پستی در مورد اینکه هرناندز چقدر خوب کارش را انجام می دهد در صفحه Facebook رئیس جمهور منتشر کند، سپس از صدها صفحه ی ساختگی خود برای محبوب نشان دادن پست استفاده کند" این (معادل یک اتوبوس ساختگی از افراد برای سخنرانی به صورت دیجیتالی) است. (نوعی فعالیت غیراصیل که به نام «آستروتورفینگ» نیز شناخته می شود).

این نوع تعامل جعلی که در استانداردهای اجتماعی Facebook به عنوان «رفتار غیراصیل هماهنگ» شناخته می شود، از «اثر متیو» استفاده می کند. این به تمایل شخصی که دارای مزیت اولیه در یک سیستم است برای انباشت بیشتر در طول زمان اشاره دارد. این نام از انجیل به روایت متی آمده است، که می گوید: "زیرا به کسی که دارد، بیشتر داده می شود و فراوانی خواهد داشت، اما از کسی که ندارد، حتی آنچه دارد گرفته می شود".

اثرات «مَتیو» گاهی اوقات سودمند است، اما اغلب باعث بی عدالتی می شود. مشخص شده است که آنها نقش کلیدی در حفظ و گسترش اقشار اقتصادی و اجتماعی از همه نوع دارند. از آنجایی که همه سیستمهای پیچیده پویا هستند، گاهی اوقات اثر معکوس رخ می دهد (هر چند وقت یک بار فقرا ثروتمند تر می شوند) اما این نادر تر است و اثرات ضعیف تر هستند. این حلقه های باز خورد بخشی از بسیاری از سیستمهای طبیعی و اکولوژیکی و گونه های زنده هستند. در سراسر جهان طبیعی، به نظر می رسد که ثروتمندان تمایل (منظور میل و خواست نیست) آشکاری به ثروتمند شدن و فقرا

به فقیرتر شدن دارند. سیاستمدارانی که لایکها و فالوورهای زیادی دارند، در شبکههای اجتماعی مشارکت بیشتری دارند و آنهایی که تعداد کمتری دارند، کمتر.

تیم ارزیابی تهدیدات Facebook یافتههای ژانگ مبنی بر اینکه رئیسجمهور هندوراس در گیر یک فعالیت غیراصیل هماهنگ شده بود را تأیید کرد. یک گزارش داخلی از Facebook بیان کرد که مبارزات انتخاباتی او "به طور مداوم یک رئیس جمهور غیرقانونی احتمالی را در یک ARC [کشور در معرض خطر] تقویت کرده است" و این احتمالاً "تأثیر IRL [در زندگی واقعی] داشته است" نزدیک به 1500 صفحه و صدها حساب تا جولای (ژانویه) 2019 حذف شدند!

حذفها کمی تأثیر بلندمدت داشتند. وقتی حسابها و صفحات جعلی حذف می شوند، حسابهای جدید روز بعد دوباره بالا می روند. هرناندز تنها رهبر خودکامهای نبود که از اثر متیو در کمپینهای رسانههای اجتماعی خود استفاده می کرد. ژانگ بیان می کند که فعالیتهای غیراصولی مشابه توسط شبکههایی در کشورهای سراسر جهان از جمله افغانستان، آلبانی، آذربایجان، بولیوی، جمهوری دومینیکن، اکوادور، السالوادور، هند، اندونزی، عراق، ایتالیا، مکزیک، مغولستان، پاراگوئه، فیلیپین، لهستان، کره جنوبی، تایوان، تونس، ترکیه و اوکراین به کار گرفتهشدهاست.

فعالیت غیرواقعی آذربایجان بهویژه به دلیل سابقه ضعیف حقوق بشر و تمایل دولت به استفاده از تحریمهای اقتدارگرایانه و خشونت برای سرکوب روزنامهنگاران و منتقدان دولت و محدود کردن آزادیهای اینترنتی و دسترسی به اطلاعات، نگرانکننده است. «وانگ» گزارش می دهد که «الهام علی آف رئیس جمهور و حزب آذربایجانِ نوینِ او»، از حسابهای جعلی در Facebook به عنوان بخشی از کمپین هدف قرار دادن روزنامه نگاران و صداهای مخالف استفاده کردند. او می گوید که در یک دوره سهماهه در سال 2019، «تقریباً 1.2 میلیون کامنت منفی و آزاردهنده در صفحات Facebook رهبران مخالف و رسانههای مستقل منتشر کرد و آنها را به خائن بودن متهم کرد».

ژانگ بیان می کند که Facebook تهدیدهایی را که مستقیماً بر منافع ژئوپلیتیکی آمریکای شمالی و اروپای غربی تأثیر نمی گذارد، اولویت بندی می کند و جبران ناچیزی برای شهروندانی که تحت حاکمان خودکامه در کشورهایی مانند هندوراس و آذربایجان رنج می برند، باقی می گذارد.

مانند سخنان نفرتانگیزی که Facebook در برمه مجاز کرد، سوءاستفادههایی که در کشورهای غیرغربی و فقیرتر انجام می شد به طور کلی نادیده  $\pi$  فته نادیده  $\pi$  فقیرتر انجام می شد به طور کلی نادیده  $\pi$  فقیرتد. کسانی که آزادیهای کمتری دارند کمتر می گیرند.  $\pi$  فوری  $\pi$  با این ادعا که سیاست آنها اولویت بندی فوری  $\pi$  تهدیدها است، به مقابله پرداخته است، اما ژانگ می گوید که مشکل جدی است و  $\pi$  منابع کافی را برای مشکلی که آنها در ایجاد آن نقش داشته اند، اختصاص نمی دهد.

او می گوید: «در سه سالی که در Facebook گذراندهام، چندین تلاش آشکار از سوی دولتهای خارجی برای سوءاستفاده از پلتفرم ما در مقیاس وسیع برای گمراه کردن شهروندان خود پیدا کردم و در موارد متعدد باعث ایجاد اخبار بین المللی شدم». او همچنین بیان می کند که Facebook در مورد حذف آنها برای فعالیتهای غیراصیل هماهنگ شده شفاف نیست.

شرکت Facebook به طور فزایندهای نقش پیشرو در شکلدادن به سیاست، افکار عمومی، و بحثهای مربوط به سیاستهای عمومی (حتی تأثیرگذار بر نتایج انتخابات) در سراسر جهان، و به فقط برای 8.2 میلیارد نفر از اعضای بشریت که مستقیماً از خدمات آن استفاده میکنند، ایفا میکند. این به رهبری شرکتهای شبکههای مجازی مانند Facebook نقشی بزرگ و غیرقابل پاسخگویی در سیاست جهانی میدهد. وونگ بیان میکند که این به برخی از کارکنان Facebook پاسخگویی در سیاست جهانی عمل اجازه میدهد تا «بهعنوان نوعی شعبه قانون گذاری در تقریب Facebook با یک دولت جهانی عمل کنند»، در حالی که «بقیه بیشتر شبیه یک هیئت دیپلماتیک خصوصی شده هستند، دفاتر کارکنان در سراسر جهان برای ارتباط با مشاغل محلی، جامعه مدنی. گروهها، تنظیم کنندههای دولتی و سیاستمداران». بیشتر این قدرت از الگوریتمهای غیرشفاف ناشی می شود که محتوایی را که در پلتفرمهایشان ظاهر می شود (و مجاز به نمایش آن نیستند) تبلیغ، توصیه، فیلتر و واسطه می کنند و می توانند توسط بازیگران بد، دولتها و خود شرکتها دستکاری شوند.

«ادارهی فضای سایبری چین» اخیراً اقداماتی را برای تنظیم الگوریتمها برای بهبود شفافیت و جلوگیری از برخی از این مشکلات انجام داده است (و تلاشهای آنها توسط تنظیم کنندهها در سراسر جهان مشاهده می شود). این مقررات برای منع تبعیض توسط الگوریتمها، جلوگیری از

اعتیاد و استفاده بیش از حد، محافظت از مصرف کنندگان در برابر افزایش قیمت، و بهبود شفافیت و کنترل کاربر بر روی الگوریتمهای توصیه و فیلتر برای تقویت «عدالت و عدالت اجتماعی» طراحی شدهاند. آنها همچنین هدفشان ترویج یک "جهت گیری ارزشی اصلی"، "انتشار فعال انرژی مثبت" و ممنوعیت اطلاعات نادرست است که بر منافع ملی یا بازارهای اقتصادی چین تأثیر منفی می گذارد. این تهدید بسیار واقعی وجود دارد که دولت-ملتها از این الگوریتمها برای سانسور دیدگاههای مخالف استفاده کنند و در عین حال تبلیغات خود را تقویت کنند، همراه با این احتمال که این الگوریتمها و کسانی که آنها را کنترل می کنند امور جهانی را در قرن بیست و یکم شکل دهند!

### منشور اخلاق پزشکی نورنبرگ

در «دادگاه جنایات جنگی نورنبرگ» که پس از جنگ جهانی دوم انجام شد، تقریباً 22 پزشک و دانشمند به دلیل انجام آزمایشات علمی غیرقانونی بر روی زندانیان، که بسیاری از آنها یهودی بودند، در اردوگاههای کار اجباری نازیها محاکمه شدند. این آزمایشها، از جمله آزمایشهایی که روی کودکان یهودی انجام می شد، شامل شکنجه، کشتار دسته جمعی و اتانازی بود. این دادگاه که به عنوان "محاکمه پزشکان" شناخته می شود، از 25 اکتبر 1946 تا 20 اوت 1947 برگزار شد.

در نتیجه آزمایش پزشکان، استاندارد جدیدی ایجاد شد که براساس آن آزمایشهای انسانی بر اساس اصول رضایت آگاهانه داوطلبانه افرادی که روی آنها آزمایش میشوند، کنترل میشد و آزمایشها به نفع جامعه به عنوان یک کل هدایت میشد. این کتاب به یکی از مهمترین اسناد هدایت کننده اخلاق علمی در عصر مدرن تبدیل شدهاست. این به هدایت اخلاق تحقیق و آزمایش در مورد موضوعات انسانی در سراسر جهان ادامه میدهد. کدهای اخلاق تحقیق هنوز در مورد آزمایشات انجام شده توسط شرکتهای خصوصی اعمال نمیشود.

#### تفسير

#### اخلاق بودايي

#### نوشته پیتر هرشوک

سیستمهای هوش مصنوعی که در پیش بینی علایق، دوست نداشتنها، احساسات، انتخابها و اعمال انسان مهارت دارند نیز می توانند آنها را تولید کنند. در مورد کمبریج آنالیتیکا، هدف شرکتی اعلام شده آن شکل دادن به افکار عمومی و انتخاب با بهرهبرداری از ظرفیت سیستمهای یادگیری ماشین برای تبدیل منابع معرفتی تولید شده توسط رسانههای اجتماعی، تجارت الکترونیک و جستجوی دیجیتال به قدرت هستی شناختی است. به صورت دیجیتالی فردی برای دستکاری اطلاعاتی.

قدردانی از خشم اخلاقی در «طرح تجاری» کمبریج آنالیتیکا سخت نیست. همانطور که مطالعه موردی اشاره می کند، با این حال، هیچ زمینهی انتخاب واقعاً خنثی وجود ندارد. کل محتوای اینترنت نمی تواند به طور همزمان برای هیچ کاربری ارائه شود، و بنابراین ارزش ها و مقاصد لزوماً در معماری انتخابی اتصال دیجیتال وارد می شوند. این نشان می دهد که سؤالات اخلاقی اساسی که باید پرسیده شود این است که کدام ارزش ها، چه کسانی و چرا انتخاب شده اند.

تابع هدف الگوریتمهای کمبریج آنالیتیکا ساده و قابلفروش است: ایجاد رفتار رأی دهی مطابق با خواستههای مشتریانش. سیستم اعتبار اجتماعی چین و سیاستها و شیوههای گسترده تر اداره فضای سایبری این کشور، عملکرد هدفی ظاهراً مطلوب تر و ارزش آفرین تری را ارائه می کند (ترویج انصاف و عدالت اجتماعی). ظاهراً، به نظر می رسد که ما با دو رویکرد کاملاً متفاوت برای شکل دهی الگوریتمی انتخابها و رفتار، و، اساساً، با دو سیستم به ظاهر متضاد حاکمیت اتصال روبرو هستیم.

یکی مبتنی بر منطق میانجی گری اجتماعی مبتنی بر انتخاب است که هم جلب توجه و هم استقلال تجربه شده را با تقویت محیطی الگوهای مبتنی بر فردیت اتصال دیجیتال به حداکثر می رساند

(سیستمی که با رویکرد «بازار» آمریکا در حاکمیت دادهها تجسم یافتهاست که پیگیری منصفانه و رقابتی را امکانپذیر میسازد). از یک جامعه ظاهراً خودسازمانده و پر جنب و جوش "چند صدایی". دیگری مبتنی بر منطق مهندسی اجتماعی مبتنی بر کنترل سوگیری است که توسط سیستم اعتبار اجتماعی "مدیریتی" چین تجسم یافته است که پتانسیلهای تعاونی و یکپارچگی رابطهای را به حداکثر میرساند (سیستمی که حول دستکاری متمرکز تمرکز جمعیت و پویایی عمدی در پیگیری ترکیبی یک پایدار طراحی شده است. جامعه "سمفونیک").

برخلاف ابزارگرایی بی سابقه ی کمبریج آنالیتیکا، تعهد اعلام شده چین به توسعه معماری انتخاب دیجیتال برای افزایش رفاه اجتماعی جذابیت قابل توجهی دارد. اگر افراد به طور تقلیل ناپذیری رابطهای فرض می شوند، اگر رفاه شخصی تابعی از رفاه اجتماعی درنظر گرفته شود، و اگر این مسئولیت دولت است که شرایط رفاه اجتماعی را تضمین کند، در این صورت می توان استدلال کرد که استفاده از ابزارهای الگوریتمی برای شکل دهی رفتار شهروندان و روابط مدنی. مسئولیت اخلاقی دولت اگر بتوان معماری انتخابی را برای بهبود روابط انسان انسان انسان جهان و انسان تکنولوژی جهان طراحی کرد، باید طراحی و اجرا شود. این، قطعاً موضع حزب کمونیست چین است.

البته، اگر واحد اساسی تحلیل اخلاقی، فرد و انسان ایده آل مستقل باشد، سیستم اعتبار اجتماعی چین و تلاشهای اداره فضای سایبری آن برای القای رفتار شهروندان و مصرف کنندگانی که دولت چین آن را مطلوب می داند، مهندسی اجتماعی اجباری است (نقض آشکار حقوق اطلاعاتی و ارتباطی با توجه به اینکه همین امر در مورد دستکاری های انتخاباتی کمبریج آنالیتیکا نیز صادق است، ممکن است تصور شود که بهترین و بدیهی ترین جایگزین این است که اطمینان حاصل شود که ترجیحات کاربر (و فقط ترجیحات کاربر) معماری انتخابی را شکل می دهند که با ادغام ارزشها و تصمیمات آنها به صورت بازگشتی در محاسبات سفارشی که در تنظیم تجربیات پیوندی آنها نقش دارند).

این طرح اولیهی الگوریتمهای جستجو و توصیه است که در حال حاضر برای مثال توسط گوگل و آمازون استفاده می شود. با توجه به جذب و ارضای خواستهها و خواستههای فردی به عنوان ابعاد اولیه عملکرد هدف سیستمهای یادگیریماشین آنها، یک معماری انتخابی در حال بهبود بازگشتی

پدیدار می شود که برای پیش بینی دقیق تر و ارائه ی آنچه که مردم می خواهند (از نظر اخلاقی قابل ستایش است). "سیستمهایی برای افزایش آزادی های شخصی در انتخاب".

آزادی در مفهوم بودایی تحقق پویاییهای رابطهای است. کارما شامل الگوهای چرخهای درهم تنیدگی ازادی در مفهوم بودایی تحقق پویاییهای رابطهای است. کارما شامل الگوهای چرخهای درهم تنیدگی است که نتایج تجربی ارزشها و مقاصد اعمال شده نیز بهعنوان فرصتهای ارادی عمل می کنند. خطر رابطهای از الگوریتمهای جستجو و توصیههای خودبهبود این است که کاربران گروگان رفتارهای گذشته شان خواهند بود، زیرا معماری انتخاب شخصی شده شان آنقدر مؤثر می شود که همیشه «دقیقاً» چیزی را که به دنبال آن هستند (اخبار، سرگرمی ها، محصولات، پیدا می کنند). خدمات و ارتباط اجتماعی طوری زندگی ها را خواهند ساخت که، در آن هرگز لازم نیست از اشتباهات درس بگیریم یا در گیر رفتار انطباقی باشیم. تصحیح دوره هرگز ضروری یا مطلوب به نظر نمی رسد.

این به اندازه یکافی ناراحت کننده است. اما با توجه به ماهیت رابطهای همه چیز، خطرات تکنولوژیکی بسیار عمیق تر می شوند. در میان علل کشمکش، مشکل و رنج، بودیسم این باور را محوری می داند که هر یک از ما به طور مستقل وجود داریم و دارای یک "خود" واحد و ماندگار هستیم که می تواند مستقل از بدن وجود داشته باشد. غیردوآلیسم رابطهای (و نه تقلیلی) بودایی مستلزم این است که همه چیز را به طور قابل توجهی به هم وابسته بدانیم (ببینیم که هر چیز چگونه برای همه چیزها معنی دارد). ذهن و بدن، پدیده ای و جسمانی، پیامدهای سازنده یکدیگر هستند. آگاهی عبارت است از تمایز منسجم حضورهای محسوس و حسی یا تمایز منسجم ماده و آنچه مهم است. به این معنا که توضیح این که چگونه پدیده های پدیدار از جسم فیزیکی یا چگونه انگیزه های انسانی از حرکات مولکولی عصبی ناشی می شوند، «مشکل سخت» وجود ندارد.

مغز عامل آگاهی نیست. در عوض، روابط بین مغزها، بدنها و محیطهایی که با آنها و درون آنها تکامل یافتهاند، زیرساخت آگاهی را تشکیل میدهند. آنها نتیجه کاری هستند که آگاهی انجام میدهد (به طور منسجمی تفاوتها را توضیح میدهد) به همان شکلی که زیرساختهای حمل و نقل نتیجه شیوههای حمل و نقل گذشته است که سپس به صورت بازگشتی شیوههای حمل و نقل

بعدی را شکل میدهند. اهمیت اخلاقی این موضوع این است که زیرساخت آگاهی انسان هم درون جمجمهای است، هم شخصی و هم بین فردی و فراتر از بدن ما به محیطهای طبیعی ما گسترش مییابد، اما همچنین محیطهای اجتماعی، فرهنگی و تکنولوژیکی ما (از جمله اتصال دیجیتالی).

آزمایش میدانی که از طریق زیرساخت محاسباتی اتصال دیجیتال برای تأثیر گذاری بر انتخابهای انسان، احساسات و رفتار انجام میشود، مشابه قرار دادن الکترودها در زیرساخت عصبی مغز به منظور تولید تجربیات خارقالعاده یا اعمال بدنی است. چیزی که کمبریج آنالیتیکا، Facebook و اداره فضای سایبری چین در حال آزمایش آن هستند، قرار دادن "الکترودهای" الگوریتمی در بافتهمبند زیرساخت اجتماعی تجسم یافته و اجرا شده آگاهی مشترک انسان است (فرآیندی که به همان اندازه تهاجمی و از نظر اخلاقی مملو از درج است). الکترودها به مغز آزمایشهای انبوه در جذب دیجیتالی و بهرهبرداری از توجه انسان برای شکل دهی به احساسات، باورها، تصمیم گیری و اجتماعی سازی ارزشی خنثی نیستند و هرگز نمی توانند ارزشی داشته باشند.

اگر ارزشهای انسانی رقیب به فناوری هوشمند تزریق شود، این تضادها را افزایش داده و عمیق تر می کند. بداهه اخلاقی و فضیلت رابطهای که برای حل این تعارضها مورد نیاز است، طبق آیین بودا، به مشارکت در اعمالی بستگی دارد که اساسی ترین حقوق انسانی ما حق آزادی توجه) را تضمین می کند. بدون آزادی توجه، آزادی قصد وجود نخواهد داشت، و بدون آزادی نیت، ما در گیر درهم تنیدگیهای کارمایی گذشته خواهیم بود و بنابراین نمی توانیم با تغییر دادن آنچه که قصد داریم و برای آن چیزی که هستیم، تغییر دهیم برای یکی دیگر. به عبارت دیگر، ما نمی توانیم در مهم ترین هنرهای بشری (هنر اخلاقی تصحیح مسؤولانهی درس) شرکت کنیم.

#### اخلاق فضيلت

#### نوشته جان هکر رایت

اخلاق فضیلت می تواند به ما کمک کند تا اهمیت شفافیت را در الگوریتمهایی که برای متمرکز نگه داشتن تمرکز بر محتوا و تغییر خواستهها و باورهای ما طراحی شدهاند، کمک کند. دیدگاههای ارسطو در مورد شخصیت، به ویژه، می تواند به ما کمک کند تا بفهمیم یک انتخاب معتبر چه می تواند باشد و از این طریق به ما کمک کند تا در مورد هنجارهایی که چنین انتخابی را ترویج می کنند، توافق کنیم، و همچنین به ما کمک کند که چه فضایل کاربران برای تعامل با فناوریهای رسانههای اجتماعی در راهی که خود تضعیف کننده نیست.

در کتاب «هفتم اخلاق نیکوماخوس»، ارسطو یک گونه شناسی مفید از شخصیت را ترسیم می کند. بیشتر انسانها در یکی از شرایط زیر قرار می گیرند: فضیلت، خودداری یا قدرت اراده، ضعف یا ضعف اراده و رذیلت. بدیهی است که فضیلت یک حالت خوب از شخصیت است که در آن اهداف درستی را هدف قرار می دهیم و ما فاقد امیال سرکشی هستیم که ما را به سمت چیزهایی که بد می دانیم می کشاند. این یک شرایط غبطهانگیز است، زیرا یک عامل کاملاً با فضیلت مجبور نیست برای انجام کاری که بهترین تصمیم را دارد با خواستههای خود مبارزه کند. این موضوع در مورد عامل قاره صادق نیست. او خواستههایی خواهد داشت که بر خلاف آنچه او می داند بهتر است انجام دهد، اما ویژگی او این است که بتواند به طور قابل اعتمادی بر آن خواستهها غلبه کند و به قضاوت خود عمل کند.

از نظر ارسطو، هم عامل با فضیلت و هم فاعل قاره، ظرفیت دست نخوردهای برای انتخاب دارند، زیرا امیال کلی آنها در نهایت با استدلال آنها در مورد اینکه چه باید بکنند، همخوانی دارد، حتی اگر با کشمکشی از عامل پاکدامنی در پرونده رخ دهد. از سوی دیگر، عامل بی اختیاری، در برابر خواستههایی که بر خلاف آنچه که آنها بهترین ارزیابی می کنند، شکست می خورد. عوامل بی اختیار می یابند که کارها را برخلاف قضاوت بهترشان انجام می دهند. آنها احتمالاً در نتیجه احساس شرم می کنند. استدلال و قضاوتی که بر اساس تصور صحیح آنها از آنچه باید انجام شود هدایت می شود،

بی اثر یا ناتوان است، زیرا در نهایت توسط تمایلاتی هدایت میشوند که آنها را تأیید نمیکنند.

سرانجام، عامل شرور وجود دارد. ارسطو دو تصویر متمایز از عامل شرور ارائه می دهد. از یک دیدگاه، خواسته های عامل شرور در پشت ایده نادرست آن ها از آنچه باید انجام شود ردیف می شود، بنابراین آنچه که عمدتاً با عامل شرور اشتباه می کند، تصور نادرست آن ها در مورد خوب است. در دیدگاه دیگری که او ارائه می کند، تمایلات عامل شرور چنان بی نظم است که عوامل شرور، از دیدگاه روان شناختی، یک ویرانگر هستند. دیدگاه ارسطو ممکن است این باشد که در حالی که اصولاً هماهنگی خاصی در روح شرور وجود دارد، آن ها به دلیل ماهیت چیزی که می خواهند به نابودی ختم می شوند، که عامل شرور را تباه می کند.

اگر عامل شرور لزوماً یک خرابی روانی است، پس ما مبنای بسیار روشنی برای توصیه به فضیلت داریم. باید پیگیری شود، زیرا هرکسی که این کار را نکند، در نهایت در شرایط روحی ناخوشایند و شکنجهای قرار می گیرد. اما ممکن است افراد بتوانند کاملاً به هدفی متعهد باشند که به نظر میرسد کاملاً بدون ارزش است. بنابراین، ممکن است تصور کنیم ممکن است کسی وجود داشتهباشد که هر ساعت بیداری هر روز را در رسانههای اجتماعی یا بازیهای ویدیویی سپری کند، و هیچ دلسردی یا تمایلی به انجام هیچ کار دیگری احساس نمی کند. در این صورت، ممکن است بخواهیم بگوییم که یک رذیله وجود دارد، زیرا فرد متصور، احمقانه عمر خود را صرف چیزی می کند که پوچ است.

این بدیهی است که یک قضاوت اخلاقی اساسی است که عامل ظاهراً شرور آن را رد می کند. ممکن است تصور کنیم که فردی در این شرایط با تلاشهای غیرشفاف برای دستکاری او در مجموعهای متفاوت از باورها و خواستهها، آشفته می شود و احساس می کند که مورد ظلم قرار می گیرد. اگر تصدیق کنیم و عمداً تصمیم بگیریم از کمک برای تغییر رفتار استفاده کنیم، مثلاً با استفاده از برنامههای ردیابی زمان یا برنامههایی که دسترسی به رسانههای اجتماعی را مسدود می کنند، یک چیز است، اما اگر در معرض تلاشهایی برای تغییر رفتار خود باشیم، این یک چیز دیگر است. دانش نتیجه ی این است که هم عاملان با فضیلت و هم عوامل شرور ممکن است در رد تلاشها برای دستکاری باورها و خواستههایشان بدون اطلاع آنها توافق کنند.

با این حال، این همان چیزی است که بسیاری از رسانههای اجتماعی و فناوریهای بازی عمداً به دنبال آن هستند، در نتیجه بسیاری از افرادی که قدرت اراده را در حوزههای دیگر نشان میدهند، در مواجهه با این طرحها ضعف اراده نشان میدهند. بسیاری از ما، حداقل در ابتدا، از این تلاش عمدی برای تضعیف کنترل خود از جانب طراحان بی اطلاع بودیم. احتمالاً هیچ پیشرفتی در فضیلت انسانی ما را قادر نخواهد ساخت که در مواجهه با چنین تلاشهای عمدی و پیچیده، خویشتنداری را حفظ کنیم. از این رو، والور معتقد است که بخش اساسی راه حل، درخواست ابزارهایی است که ما را ضعیف نمی کنند. به نظر من این یک تقاضای حداقلی است. در حالت ایدهآل، ما ابزارهایی می خواهیم که به جای محو کردن عاملیت ما را تقویت کنند.

رسیدن به نقطه ی دستیابی به چنین ابزارهایی مطمئناً همه ما را ملزم می کند که درک خود از روانشناسی و فناوری را تا آنجا که لازم است برای درک اینکه چگونه توسط فناوری دستکاری می شویم عمیق تر کنیم. به نظر من این دانش بخشی از آنچه برای ما درک نظری کلی از خیر انسانی را تشکیل می دهد و بخشی از حکمت عملی است. ارسطو مدعی است که برای اینکه بتوانیم خوب عمل کنیم، باید درک کلی از خیر انسان داشته باشیم. شرط این نیست که هر یک از ما نیاز به داشتن سطح تخصص توسط پزشک، روانشناس، متخصص تغذیه و مربی بدن داشته باشیم. این دانش تخصصی از خیر انسانی است که در شرایط خاص مورد نیاز است. نوع دانشی که هر انسانی به آن نیاز دارد عمومی تر است: دانستن وضعیت خوب یک انسان تا به عنوان مثال اگر تشخیص دادم از آن شرایط کوتاهی می کنم، می توانم با پزشک یا روانشناس مشورت کنم.

من در اینجا، فراتر از ارسطو، ادعا می کنم که محتوای درک کلی از خیر انسانی که برای ما ضروری است، ممکن است در طول زمان تغییر کند، در پاسخ به شرایط جدید و به طور گستردهای مشترک که با آن مواجه هستیم. قابل قبول است که فکر کنیم برای عملکرد خوب در جامعه معاصر به آگاهی اولیه از فناوری نیاز داریم، از جمله آگاهی از اینکه چگونه فناوری از آسیب پذیریهای روانی ما سوءاستفاده می کند. این دانش به ما دفاعی در برابر تکنیکهای بدافزار ذهنی می دهد که بدون شک حتی اگر در قانون گذاری مقررات بهتری که نیازمند شفافیت در طراحی الگوریتمها هستند، موفق

شویم، همچنان ادامه خواهند داشت. در واقع، به اشتراک گذاشتن یک درک کلی از نیاز به چنین قانونی مستلزم نوعی درک از خیر انسانی است که من در اینجا به آنها اشاره می کنم. ما باید در کی اساسی از اینکه یک تصمیم انسانی اصیل و دستکاری نشده چگونه به نظر می رسد داشته باشیم تا بخواهیم قانونی که از امکان چنین انتخابی در برابر فناوری هایی که برای تضعیف آن طراحی شدهاند دفاع کند.

#### اخلاق دئونتولوژیک

#### نوشته كالين مارشال

همانطور که مورد بدافزار ذهنی توضیح می دهد، Facebook (و دیگر پلت فرمهای شبکههای اجتماعی) هم بر دیگران تأثیر می گذارند و هم به آنها کمک می کند تا بر تعداد زیادی از مردم تأثیر بگذارند. کدام راههای تأثیر گذاری بر دیگران از نظر اخلاقی مجاز است؟ یک رویکرد دئونتولوژیک دو شرط لازم برای مجاز بودن اخلاقی را پیشنهاد می کند. اولاً، هرگونه تلاش برای تأثیر گذاری بر دیگران باید با احترام محدود شود، یعنی با توجه جدی به اهداف و پروژه های شخصی آنها. دوم، اگرچه همهی ارتباطات باید شامل برخی از عناصر غیرعقلانی باشد، اما دین شناسی مستلزم آن است که تأثیر گذاری بر ارتباطات صادقانهای که از ظرفیتهای عقلانی ما می گذرد، اولویت بندی کند. به نظر می رسد هیچ یک از این شرایط توسط بازیگران کلیدی پرونده بدافزار ذهنی رعایت نشده باشد. ما می توانیم هر شرط را به نوبه ی خود در نظر بگیریم.

اولین شرط دئونتولوژیک در مورد تأثیر مجاز را نیز میتوان به عنوان الزام به عدم برخورد با دیگران صرفاً به عنوان وسیله بیان کرد. به عبارت دیگر، وقتی هدفی را دنبال می کنیم، باید از راههایی برای دستیابی به آن که نیازها و پروژههای دیگران را زیر پا می گذارد، اجتناب کنیم و با آنها به

عنوان ابزاری صرف برای رسیدن به آنچه میخواهیم رفتار کنیم. این شرایط می تواند توضیح دهد که چرا از نظر اخلاقی کسب درآمد از محصولات اعتیادآوری که زندگی افراد را از مسیر خارج می کند، غیرمجاز است. برای مثال، رهبران کارتلهای مواد مخدر، با محصولاتی که می دانند می توانند توانایی مردم را برای زندگی به گونهای که می خواهند داشته باشند، به اهداف مالی خود می رسند.

در مورد بدافزار ذهنی، هم Facebook و هم سایر نهادهایی که از این پلتفرم استفاده می کردند (مانند کمبریج آنالیتیکا و محققان کورنل) به نظر می رسید که کاربران Facebook را صرفاً به عنوان وسیلهای در نظر می گرفتند. هیچ مشکلی ذاتی در مورد ارائه Facebook به کاربران برای حفظ و ایجاد دوستی، ارائه ی فرصتهایی برای سرگرمی (مانند آزمونهای شخصیتی) یا جمع آوری دادهها در مورد رفتار کاربران وجود ندارد. اما همه چیز از نظر اخلاقی مشکل ساز می شود، طبق اولین شرط ریشه شناختی، زمانی که پلتفرم تلاش می کند کاربران را به روشهایی جذب کند که می تواند بر زندگی آنها تأثیر منفی بگذارد، و زمانی که پلت فرم جمع آوری و استفاده از دادهها را صرفاً به منظور ایجاد سود و تولید سیاسی تسهیل می کند. نتایجی که (حداقل در برخی موارد) به وضوح به نفع ایجاد سود و تولید سیاسی تسهیل می کند. نتایجی که (حداقل در برخی موارد) به وضوح به نفع

دومین شرط ریشه شناختی تأثیر مجاز این است که صداقت را در اولویت قرار دهد و به ظرفیتهای عقلانی دیگران متوسل شود. نقض آشکار این شرایط شامل دروغ، شستشوی مغزی و استفاده از الکل برای "نرم کردن افراد" است. با این حال، دئونتولوژیستها همیشه تشخیص دادهاند که تمام تعاملات بین افراد شامل چیزی است که «تالر و سانستاین» آن را «معماری انتخاب» می نامند، که به چیزی که کانمن «سیستم 1» می نامد جذاب است. واضح است که هنگام ارائهی گزینهها، ابتدا باید یک گزینه داده شود و این سفارش می تواند بر تصمیمات افراد تأثیر بگذارد. با این حال، حتی اگر نفوذ باید با توسل به سیستم 1 شروع شود، شرایط دئونتولوژیک ایجاب می کند که همچنان از سیستم 2 (استدلال آگاهانه و آگاهانه) عبور کند، و به افراد حداقل گزینه ارزیابی منطقی و به طور بالقوه رد تأثیر تلاش شده را می دهد.

به نظر میرسد نقضهای مختلفی از این شرط در پرونده بدافزار ذهنی صورت گرفتهاست. رای

دهندگانی که با تبلیغات هدفمند ارائه شده بودند معمولاً نمیدانستند که تبلیغات بر اساس دادههای شخصی آنها است. رای دهندگان در هندوراس و سایر کشورها نمی دانستند که تعداد قابل توجهی از "لایک ها" در مورد پستهای خاص غیرواقعی است یا اینکه "لایک"های دیگر از طریق اثر متیو به دست آمده است. فعالیت دستکاری و غیراصولی که به رازداری و فریب بستگی دارد و به کاربران امکان ارزیابی منطقی تأثیر تلاش شده را نمیدهد، شرط دوم دئونتولوژیک مجاز بودن را برآورده نمیکند.

برای بهبود اوضاع در آینده چه کاری می توان انجام داد؟ افزایش شفافیت، حداقل در اصل، می تواند Facebook و نهادهایی را که از پلتفرم آن استفاده می کنند به انطباق با دو شرط ریشه شناسی نزدیک تر کند. به هر حال، شفافیت نوعی صداقت است و می تواند به افراد اجازه دهد تا به طور منطقی ارزیابی کنند که آیا مایل به پذیرش تأثیر برخی فعالیتها بر نیازها و پروژه های شخصی خود هستند یا خیر. برای مثال، کاربران Facebook که می دانند Facebook فعالیتهای آنها را ردیابی می کند، می توانند ارزیابی منطقی از ادامه استفاده از می کند، می توانند ارزیابی منطقی از ادامه استفاده از بلیغاتی را که می بینند شخصی سازی می کند، می توانند ارزیابی منطقی از ادامه استفاده از بلیغاتی کنند یا خیر.

حداقل دو محدودیت قابل توجه برای میزان پیشرفت در شفافیت در این زمینه وجوددارد. اولاً، برای اینکه شفافیت از نظر اخلاقی مهم باشد، اطلاعات ارائهشده باید قابل فهم باشد (ارائه قراردادهای کاربری طولانی و پر از اصطلاحات تخصصی حقوقی به افراد کافی نیست، و همچنین برای ایجاد الگوریتمهای کلید عمومی که اکثر کاربران فاقد ویژگیهای فنی هستند کافی نیست). تواناییهای پردازش دوم، برخی از تکنیکهای دستکاری میتوانند به تضعیف فرآیندهای عقلانی افراد ادامه دهند، حتی زمانی که ما از آنها آگاه شویم. با توجه به ساختار اجتماعی عمیق روانشناسی انسان، فریب پاداشهای اجتماعی خوش ساخت (مانند لایکها و فالوورها) بسیار قوی است و میتواند ما را به سمت فعالیتهایی بکشاند که برخلاف نیازها و پروژههای ما هستند، حتی زمانی که از آنچه آگاه هستیم. اتفاق میافتد. بنابراین، برای اینکه شفافیت از نظر اخلاقی بر اساس استانداردهای

دئونتولوژیکی مهم باشد، باید به گونهای برای کاربران تنظیم شود که انتخابهای آگاهانه و معنادار را بر اساس آنچه برای آنها مهم است تسهیل کند.

# فصل ۹

# هوش مصنوعی و حیوانات

ممكن است روزی فرا رسد که بقیه موجودات حیوانی به آن حقوقی دستیابند که هرگز نمی توانست از آنها سلب شود، مگر به دست استبداد. آیا این قوه ی عقل است یا شاید قوه گفتمان؟ اما یک اسب یا سگ کامل نسبت به یک نوزاد یک روزه یا یک هفتهای یا حتی یک ماهه حیوانی منطقی تر و قابل گفتگوتر است. اما فرض کنید آنها غیر از این بودند، چه فایدهای داشت؟ سؤال این نیست که آیا آنها می توانند رنج ببرند؟

جرمي بنتام، 1789

### توسط پیتر سینگر و ییپ فای تسه

انسانها تنها ذینفعانی نیستند که تحت تأثیر سیستمهای هوش مصنوعی و علم داده قرار می گیرند. همانطور که نشان خواهیم داد، حیوانات نیز تحت تاثیر قرار می گیرند. اگر حیوانات دارای علایق اخلاقی مرتبط با طیف گستردهای از دیدگاههای اخلاقی هستند، ما دلایلی برای نگرانی در مورد تأثیر فناوری ها بر آنها داریم.

ارزيابي اخلاق هوش مصنوعي در حيوانات اساساً با انسان ها متفاوت است. اولاً، حيوانات نمي توانند

فعالانه و آگاهانه در فرآیند طراحی، توسعه یا استقرار سیستمهای هوش مصنوعی شرکت کنند، و همچنین نمی توانند بازخورد معناداری در مورد استفاده از آنها، حداقل در حال حاضر، ارائه دهند. مشارکت آنها در سیستمهای هوش مصنوعی منفعل است، بدون رضایت، و اغلب حتی بدون ارزیابی معنی دار تأثیر سیستم بر رفاه آنها. بدتر از آن، حیوانات معمولاً وقتی سیستمهای هوش مصنوعی بر آنها تأثیر منفی می گذارند، راهی برای شکایت یا اعتراض ندارند. نمی فهمند چه چیزی به آنها آسیب می رساند، چه رسد به اینکه چگونه آن را گزارش دهند. بنابراین تأثیر سیستمهای هوش مصنوعی بر سایر موجودات زنده کاملاً در دستان انسان است.

دوم، حیوانات از حمایتهای یکسانی (خواه قانونی، فرهنگی یا ساختاری) مانند انسانها برخوردار نیستند. برخی از حیوانات هیچ کدام را ندارند. در واقع، حیوانات هنوز دارای شخصیت حقوقی و در نتیجه حمایتهای قانونی ناشی از آن نیستند. قوانینی که از رفاه حیوانات حمایت می کنند ضعیف اجرا می شوند و حتی آسیبهای فاحشی که علیه حیوانات انجام می شود به ندرت مورد پیگرد قانونی قرار می گیرند. به عنوان مثال، هنگامی که یک اتومبیل خودران جان یک انسان را می گیرد، توسط دادگاهها، دولتها و جامعه مورد بررسی قرار می گیرد. در صورتی که یک حیوان توسط یک خودروی خودران کشتهشود، این احتمال کمتر صادق است. اکثر مردم حتی به آن به عنوان یک مشکل اخلاقی فکر نمی کنند، چه رسد به یک مشکل قانونی. در برخی موارد، وضعیت اسفبار حیوانات عمداً از مردم تحیهان می شود، برای مثال با قوانین «gag-gag» در چندین ایالت در ایالات متحده که استفاده از تحقیقات مخفی علیه مزارع کارخانهای را ممنوع می کند. بی توجهی ما به حیوانات، همراه با ناتوانی اخلاقی گسترده تر فرهنگ ما) به این معنی است که آسیبهای ناشی از هوش مصنوعی به حیوانات اخلاقی گسترده تر فرهنگ ما) به این معنی است که آسیبهای ناشی از هوش مصنوعی به حیوانات احتمالاً پنهان و بدون توجه باقی می ماند. آنها تنها در صورتی کشف می شوند که انسانهای متفکری که به منافع حیوانات اهمیت می دهند، بخواهند و بتوانند بررسی کنند که هوش مصنوعی با آنها چه می کند.

سوم، در حالی که تنها یک گونه انسانی باقی مانده است، تعداد زیادی از گونههای حیوانی در

جهان وجود دارد. تفاوت بین گونههای مختلف بسیار گسترده تر از تفاوت بین انسان است. این شکاف به این معنی است که حیوانات از گونههای مختلف علایق بسیار متفاوتی دارند و بنابراین تأثیری که سیستمهای هوش مصنوعی روی آنها می گذارد مشکلاتی را ایجاد می کند که از گونهای به گونه دیگر بسیار متفاوت است. به عنوان مثال، این سؤالات عمیقی را در مورد وضعیت اخلاقی گونههای مختلف ایجاد می کند: کدام گونهها شایسته توجه اخلاقی هستند؟ پستانداران؟ پرندهها؟ خزندگان؟ دوزیستان؟ سخت پوستان؟ نرم تنان (که شامل اختاپوس می شود)؟ حشرات؟ سطح شواهد دانشمندان در مورد احساسات این حیوانات به طور قابل توجهی متفاوت است، و از این رو رفتار اخلاقی با هر یک از این نوع حیوانات نیز ممکن است بسیار متفاوت باشد.

علیرغم این مشکلات، تأثیر هوش مصنوعی بر حیوانات، شایسته توجه جدی است. در اینجا، ما برخی از تأثیرات هوش مصنوعی و علمداده را بر حیوانات ارزیابی می کنیم. از میان طیف وسیعی از موارد ممکن، ما دو مورد را برای بحث انتخاب کرده ایم: اینکه چگونه سوگیری الگوریتمی می تواند بر رفاه حیوانات تأثیر بگذارد و استفاده از هوش مصنوعی در کشاورزی کارخانه ای. . .

# تعصب الگوريتمي

سوگیری الگوریتمی موضوع مهمی در اخلاق هوشمصنوعی و علمداده است. بیشتر بحثها در مورد آن مربوط به سوگیریهای جنسیتی و نژادی (تا حدی کمتر) سوگیریهای مربوط به سن، اعتقادات مذهبی، جنسیت، موقعیت اجتماعی، و پیشینه تحصیلی است. اما تحقیقات ما نشان میدهد که سوگیریهای الگوریتمی علیه حیوانات وجود دارد و میتواند تأثیر منفی بر رفاه آنها داشته باشد. ما تعصبات الگوریتمی علیه حیوانات را در موتورهای جستجو، الگوریتمهای توصیه و مدلهای زبان مصنوعی پیدا کرده ایم.

ابتدا چند اصطلاح لازم را معرفی می کنیم. در حالی که اصطلاحات «نژادپرستی»، «جنس گرایی» و حتی «سن پرستی» به خوبی شناخته شده و اغلب استفاده می شود، اصطلاح «گونه گرایی» که توسط «ریچارد رایدر» در سال 1970 معرفی شد، همتای این اصطلاحات است و برای توصیف سوگیریها و تعصبات در برابر موجودات دیگر بر اساس نوع آنها استفاده می شود. این امر در مورد موقعیتهایی صدق می کند که در آن انسانها نگرشهای تعصب آمیزی دارند که به نفع گونههای خود، Homo sapiens و علیه سایر گونهها تبعیض قائل می شوند. اما در مورد موقعیتهایی که انسانها نگرشهای مغرضانهای نسبت به گونههای مختلف دارند نیز صدق می کند، برای مثال، زمانی که می پذیریم با خوکها به گونهای رفتار کنیم که به شدت برای سگها رد می کنیم.

الگوریتمهای توصیه در پلتفرمهای رسانههای اجتماعی، اپلیکیشنهای خرید و برنامههای برنامهریزی استفاده می شوند که همگی بر زندگی حیوانات تاثیر می گذارند. برای مثال، برنامههای پیشنهاد غذا یا رستوران و برنامههای برنامهریزی غذا می توانند مصرف گوشت، لبنیات و تخممرغ را افزایش یا کاهش دهند. توصیههای ویدیویی می تواند بر تعداد ویدیوهای ظلم به حیوانات تأثیر بگذارد. تحقیقات ما نشان داده است که همهی فیلمهای ظلم به حیوانات حذف نمی شوند. ویدئوهای شکنجه برخی گونهها مانند حیوانات آبزی و موش در یوتیوب فراوان است.

## مدل های زبان و پایگاه های داده

مطالعات نشان دادهاند که زبان جنسی، نژادپرستانه و سِنی بر نگرش افراد تأثیر می گذارد. گونه گرایی در زبانهای انسانی نیز وجود دارد، از جمله اما نه محدود به انگلیسی و چینی و بر نگرش ما نسبت به حیوانات تأثیر می گذارد. به عنوان مثال، «کونست و هوهل» دریافتند که توصیف تولید گوشت به حیوانات به جای اصطلاحات مستقیم تر مانند «کشتار» یا «کشتن» باعث کاهش همدلی

می شود. اشاره به اقلام موجود در منوی رستوران به عنوان یک نوع گوشت به جای یک نوع حیوان («گوشت گاو» یا «گوشت خوک» در مقابل «گاو» یا «خوک») همچنین باعث کاهش همدلی و انزجار و افزایش تمایل غذاخوری ها به مصرف محصولات حیوانی و کاهش می شود. تمایل آن ها به مصرف غذاهای گیاهی. اکثر مدل های یادگیری ماشین که زبان را پردازش می کنند، این الگوهای گونه گرایی ریشه دار زبان را باز تولید و تقویت می کنند، که ما استدلال می کنیم که همدلی با حیوانات غیرانسانی را کاهش می دهد و مصرف آن ها را بیشتر ترویج می کند.

دیتابیس «WordNet»، یک پایگاهدادهی واژهای بزرگ از زبانهای مختلف از جمله انگلیسی است که اغلب در پردازش زبان طبیعی استفاده می شود. این شامل الگوهای گفتاری است که تعصبات گونه گرایی را علیه برخی از حیوانات نشان می دهد. به عنوان مثال، کلمه "مرغ" به معنای زیر بود: "هاسم.غذا» (گوشت مرغی که برای غذا استفاده می شود)"، یا "(مرغ اهلی که برای گوشت یا تخم مرغ پرورش داده می شود؛)". هر دو توصیف (در واقع هر پنج توصیفی که ما بررسی کردیم) برای جوجهها گونه گرایانه و تحقیر آمیز هستند، زیرا بر ارزش حیوان به عنوان غذا تمرکز می کنند تا موجودی زنده که دارای ارزش ذاتی است. همچنین لازم به ذکر است که معنای «مرغ» به معنای گوشت قبل از معنای دوم است که «مرغ» به معنای حیوانی است که برای تبدیل شدن به غذا پرورش داده می شود. این ممکن است بر مدل های زبانی مبتنی بر پایگاهداده تأثیر بگذارد، زیرا رتبهبندی حواس پیامدهای آماری و ساختاری دارد. در واقع، زبان گونه گرایی برای تحقیر انسانها نیز استفاده می شود، مانند زمانی که «روباه» به معنای «فریبنده» استفاده می شود. وقتی "مرغ" به "کسی که اعتماد به نفس ندارد، بی اراده و هوس باز است" اشاره می کند (دقیقا مانند اینکه ما در زبان فارسی میگوییم: فلانی مثل بی اراده و هوس باز است" اشاره می کند (دقیقا مانند اینکه ما در زبان فارسی میگوییم: فلانی مثل الاغ نفهم است).

زبان گونه گرایی که در این پایگاههای اطلاعاتی منعکس می شود ممکن است به خوبی منعکس کننده نگرشهای گونه گرایی واقعی در زبانی باشد که ما استفاده می کنیم، نه مصنوعات صرفاً خود پایگاههای داده زبان.

به عنوان مثال، Gallus domesticus، نام علمی مرغ است که نشان دهنده تاریخچه آنها به عنوان گونهای است که به طور خاص برای استفاده و مصرف انسان پرورش یافتهاست. در اینجا، یک نکته مهم را معرفی می کنیم: حتی در جایی که نگرشهای انسانی تغییر می کند و زبان ما منعکس کننده استفادههای بهروز شده و توسعهی اخلاقی است، پایگاههای داده ی زبانی که برای آموزش سیستمهای یادگیری ماشین استفاده می شوند ممکن است چنین نباشند. این مورد برای آموزش سیستمهای یادگیری ماشین استفاده می شوند ممکن است چنین نباشند. این مورد برای حیوانات ، در آن سن را نشان می دهد. علیرغم اینکه ورد نت دارای برخی زبانهای قدیمی است، همچنان از طریق استفاده از آن در برنامه های پردازش زبان طبیعی که به طور گسترده در مشاغل، آموزش و رسانهها استفاده می شود، تأثیر خود را بر نگرشهای انسانی اعمال می کند. تلاشی هماهنگ برای حذف سوگیری های گونه گرایی از پایگاههای داده ی زبان لازم است تا این سوگیری ها از تحکیم و انتشار در برنامههای کاربردی دنیای واقعی جلوگیری شود.

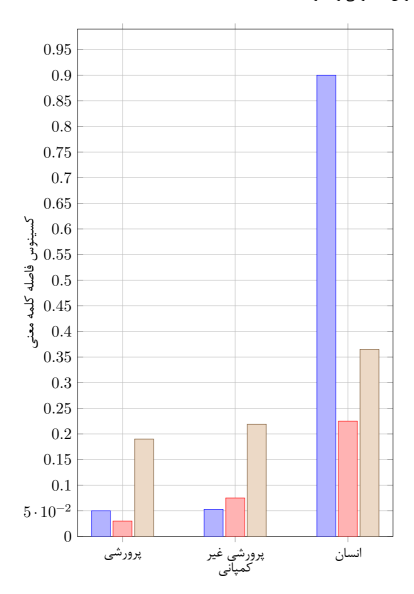
سوگیریهای گونهگرا بر مدلهای زبانی آموزشدادهشده بر روی مجموعه دادههایی که حاوی آن را با آنها هستند، تأثیر میگذارد. یکی از مدلهای مورد بررسی Word2Vec بود که می توان آن را با استفاده از مجموعههای متنی مانند Google News, Wikipedia and Twitter آموزش داد. ما سه گروه از کلمات را انتخاب کردیم: پنج کلمه که به طور معمول انسانها را توصیف می کند (انسان، ون، مرد، کودک، فرد). پنج کلمه توصیف کننده حیوانات غیر پرورشی که مردم معمولاً وقتی فکر می کنند "حیوان" به آنها فکر می کنند (سگ، گربه، خرگوش، طوطی، اسب)؛ و پنج کلمه توصیف کننده حیواناتی که به طور معمول پرورش می یابند (گاو، خوک، مرغ، گوسفند، مرغ)، و میانگین شباهتهای واژهای بین سه گروه و فهرستی از ده کلمه مرتبط با وضعیت اخلاقی (حساس، آگاه، باهوش، راست، شایسته، ارج نهادن، علاقه، حفاظت، محافظت، سزاوار). همهی مدلهای آموزش دیده گرایشهای گونه گرایی را نشان می دهند (شکل نمودار ستونی). برای مثال، انسانها به مراتب بیشتر از حیوانات با کلمات مرتبط با وضعیت اخلاقی مرتبط هستند، و حیوانات که معمولاً به عنوان حیوانات از حیوانات با کلمات مرتبط بیشتر از حیوانات پرورشی با این کلمات مرتبط هستند.

تلاشهایی برای «تکذیب» مدلهای زبانی و تکنیکهای پردازش زبانطبیعی برای سوگیریهای نژادپرستانه و جنسیتی وجود دارد. اما با توجه به دانش ما، هنوز چنین تلاشی در مورد گونهگرایی وجود ندارد.

## تعصب در الگوریتم های موتورهای جستجو

در حال حاضر به طور گسترده پذیرفته شدهاست که موتورهای جستجو نتایج مغرضانهای را در رابطه با جنسیت و نژاد ارائه میدهند و این سوگیریها تأثیرات دنیای واقعی دارند. آنچه به همان اندازه قابل توجه است، اما کمتر مورد بحث قرار می گیرد، تعصبات موتورهای جستجو در مورد عقاید سیاسی، سن، و جغرافیا است. پژوهش ما از این فرضیه پشتیبانی می کند که سوگیریهای گونه گرایی نیز وجود دارند. ما استدلال می کنیم که این نگرشهای گونه گرایانه را تبلیغ می کند و بر نگرش ما نسبت به حیوانات تأثیر می گذارد، به روشهایی که شبیه به تأثیر نتایج جستجوی جنسیت گرا، نژادپرست، سن گرا و نخبه گرایانه می تواند بر نگرش نسبت به انسانهای دیگر تأثیر بگذارد.

مدل زبانطبیعی Word2Vec با استفاده از آزمایش کردیم: پنج کلمه که معمولاً انسان ها آموزش دادهشده است. ما سه گروه از کلمات را آزمایش کردیم: پنج کلمه که معمولاً انسان ها را توصیف می کنند (انسان، زن، مرد، کودک، شخص). پنج کلمه برای توصیف حیوانات غیرپرورش که مردم معمولاً وقتی فکر می کنند "حیوان" به آنها فکر می کنند (سگ، گربه، خرگوش، طوطی، اسب) و پنج کلمه توصیف کننده حیواناتی است که به طور معمول پرورش داده می شوند (گاو، خوک، مرغ، گوسفند، مرغ). ما میانگین شباهتهای واژهها را بین سه گروه و فهرستی از ده کلمه مرتبط با وضعیت اخلاقی (باهوش، آگاه، باهوش، درست، شایسته، احترام، علاقه، حفاظت، محافظت شده، سزاوار) محاسبه کردیم. هر مدل آموزش دیده تمایلات گونه گرایی را نشان می دهد. ما حیوانات



Google News 6B Tokens Wikipedia 6B Tokens Twitter 27B Tokens

پرورشی بی مهرگان را در اینجا حذف کردیم تا مقایسه بهتری داشته باشیم و نه به این دلیل که ارزش کمتری دارند. اگر بی مهرگان را نیز درنظر بگیریم، نتایج حتا قابل توجه تر خواهد بود. ماهی ها از این مطالعه مستثنی می شوند زیرا هم حیوانات معمولی پرورشی و هم حیوانات معمولی هستند و نمی توانند به طور مناسب در مدل حاضر مقایسه شوند.

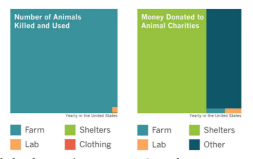
| مورد<br>در | حیوانات<br>استفاده<br>آزمایش | حیوانات وحشی<br>خشکی | حیوانات اَبزی | حیوانات پرورشی<br>زمینی | نتیجه غالب در<br>100 مورد برتر | نتيجه برتر | کلمات جستجو<br>شده    |
|------------|------------------------------|----------------------|---------------|-------------------------|--------------------------------|------------|-----------------------|
|            | 6                            | 0                    | 0             | 4                       | سگ (88)                        | سگ         | "ظلم به حيوانات"      |
|            | 2                            | 2                    | 0             | 6                       | سگ (87)                        | سگ         | "حيوان آزارى"         |
|            | 6                            | 1                    | 0             | 2                       | سگ (93)                        | هیچ حیوانی | "خيريه حيوانات"       |
|            | 5                            | 11                   | 1             | 7                       | سگ (50)                        | هیچ حیوانی | "حفاظت از<br>حيوانات" |

ما تجزیه و تحلیل نتایج جستجو را برای جستجوی تصویر Google انجام دادیم (زیرا آدرسهای IP بسیار کمتر از جستجوی معمولی تحت تأثیر قرار می گیرد). از 4 آوریل 2022، با استفاده از حالت خصوصی در مرور گر Edge، و خودداری از کلیک کردن بر روی هر چیزی پس از جستجو (برای اینکه به نتایج جستجوی شاخهدار نگاه نکنیم)، جستجوهایی را انجام دادیم و برخی دادهها را جمع آوری کردیم. در اینجا، یک "تصویر" شامل نمایش کارتونی و همچنین عکس است. نتایج در جدول بالا است.

نتایج جستجوی بازگردانده ده نشاندهندهی رفتاری نیست که حیوانات واقعاً با آن روبرو هستند. به عنوان مثال، حیواناتی که در کارخانهها پرورش می یابند، از نظر میزان و مقیاس ظلم بسیار بیشتر از سگها رنج می برند. این کمتر نشاندادن حیوانات پرورشی در مقایسه با سایر حیوانات غیرانسانی احتمالاً تعجب آور نیست، زیرا آنچه را که ما به عنوان ظلم به حیوانات درک می کنیم پنهان می کند. فقط لنگش پا را در جوجههای گوشتی در نظر بگیرید. یک مطالعه نشان داد که در صنعت پرورش مرغ گوشتی بریتانیا، "در میانگین سنی 40 روز، بیش از 27. 6 از پرندگان در مطالعه ما حرکت ضعیفی را نشان دادند و 3. 3 تقریباً قادر به راه رفتن نبودند." این موقعیتها به وضوح برای جوجهها

دردناک است و اگر برای سگها یا گربهها اتفاق بیفتد، ظلم به حیوانات محسوب می شود. از نظر تعداد، طبق گزارش فاوستات، بریتانیا 15.1 میلیارد جوجه گوشتی در سال 2020 ذبح کرد. حتی اگر فقط مواردی را که جوجهها به سختی راه می روند را ظلم کنیم (که به نظر ما برای آنچه مهم است بسیار بالاست. به عنوان حیوان آزاری)، تعداد جوجههای درگیر 38 میلیون جوجه بود. تعداد سگهای اهلی در بریتانیا در سال RSPCA میلیون بود و تعداد گزارشها به RSPCA در مورد ظلم به سگها 56563 (از 1,016,455 گزارش) در سال 2020 بود. نمایش نامتناسب در مورد حیوانات آبزی حتی شدیدتر است. . بر اساس گزارش fishcount.org.uk تعداد تخمین زده شده باله ماهیهای صید شده وحشی چیزی بین 1 تا 3 تریلیون در سال است و محدوده تخمینی تعداد باله ماهیهای پرورشی که ذبح میشوند حدود 51 تا 167 میلیارد در سال است. بسیاری از این بالهماهيها، اگر نگوييم اکثر آنها، تجربههاي بسيار دردناکي را تجربه مي کنند که آنها را با توري می کشند، در محوطههای شلوغ پرورش می دهند، حمل می کنند و ذبح می کنند. و بیایید در مورد حیوانات بیمهره (مانند سخت پوستان و سرپایان) که دانشمندان و دولتها شروع به شناسایی شواهد بیشتری برای حمایت از این ایده می کنند که آنها حساس هستند، فراموش نکنیم. به خوبی تحقیق و مستند نشدهاست، اما مى تواند حتى بالاتر از بالهى ماهى باشد. با وجود تسلط بر تعداد، همهى حیوانات اَبزی در موتورهای جستجو، رسانههای اجتماعی و دایرهالمعارفها نشان دادهنمیشوند، زمانی که جستجو به سطح «حیوان» تعمیم می یابد.

موسسات خیریه کمتری برای کمک به حیوانات مزرعهای، وحشی و آزمایش شده بر روی حیوانات وجود دارد. ما میبینیم که حیوانات همدم اهلی (به ویژه سگها) تمایل دارند در رتبه بندی موتورهای جستجو برای کسانی که برای اهدای پول خود به رفاه حیوانات جستجو می کنند تسلط داشته باشند (نمودار میلهای که قبل تر مشاهده کردیم). مؤسسات خیریهای که به رفاه حیوانات پرورشی، وحشی و بی مهرگان کمک می کنند، در معرض کمتری قرار می گیرند و در نتیجه کمکهای مالی کمتری دریافت می کنند (شکل زیر). این خود یک مشکل اخلاقی است که می توان آن را به الگوریتم هایی نسبت داد که رتبه بندی موتورهای جستجو را تعیین می کنند. ما سوگیری های فوق را نه تنها



در رتبهبندی موتورهای جستجوی ،Google بلکه در ,Yandex، Duckduckgo، Bing و در جستجوهای چینی زبان در Baidu نیز مشاهده کردیم.

برای نتایج جستجو در جستجوی تصویر گوگل، تحقیقات ما نشان می دهد که حتی یک تغییر جزئی عبارت به شدت بر نتایج جستجوی مفاهیم مشابه مرتبط با حیوانات تأثیر می گذارد. به عنوان مثال، "حیوان مزرعه" و "حیوان پرورشی" ممکن است مفاهیم بسیار مشابهی به نظر برسند، اما آنها نگرشهای متفاوتی را نسبت به حیوانات نشان می دهند. سازمان Sentient Media توضیح می دهد که «اصطلاح حیوان پرورشی را می توان از حیوانات مزرعه متمایز کرد، زیرا دومی نشان می دهد که گونههای خاصی از حیوانات که معمولاً برای کشاورزی انتخاب می شوند، از نظر بیولوژیکی برای مصرف انسان طراحی شدهاند». پیشنهاد علاوه بر این، به نظر می رسد کلمه "مزرعه" مفهوم کلی خوبی دارد. هنگامی که "حیوان مزرعه" جستجو شد، نتیجه برتر و بیشتر (76) از 100 نتیجه برتر، حیوانات کارتونی در مراتع یا انبارهای سبز، دنج، باز و با برخی از حیوانات با "چهره های خندان" هستند (جدول صفحهی بعد). هنگامی که "حیوانات پرورشی" جستجو شد، اگرچه نتیجه برتر همچنان یک کارتون بود، تنها 6 نتیجه از 100 نتیجه برتر حیوانات کارتونی بودند.

| Searched words          | Top result               | Cartoon<br>animals | Real animals<br>depicted in<br>desirable<br>'free-range'<br>conditions | Real animals<br>depicted in<br>crowded<br>conditions | Photo/cartoon<br>depiction of<br>humans causing<br>apparent distress<br>to animals |
|-------------------------|--------------------------|--------------------|------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|
| "farm animal"           | Cartoon<br>animals       | 76                 | 22                                                                     | 0                                                    | 1                                                                                  |
| "farmed animal"         | Cartoon<br>animals       | 6                  | 37                                                                     | 31                                                   | 2                                                                                  |
| "animal farm"           | All search res           | sults retur        | rned depiction<br>Animal Far                                           | ns of George C<br>m.                                 | Prwell's 1945                                                                      |
| "factory farm"          | typical factory<br>farms | 0                  | 0                                                                      | 97                                                   | 1                                                                                  |
| "animal<br>agriculture" | typical factory<br>farms | 8                  | 41                                                                     | 40                                                   | 0                                                                                  |

الگوی مشابهی هنگام مقایسه نتایج جستجوی "مزرعه کارخانه" و "کشاورزی حیوانات" یافت شد. کلمات خنثی تر "کشاورزی حیوانات" نتایج خنثی تری را به همراه داشت. نتایج جستجوی «حیوانات مزرعه» و «کشاورزی حیوانات» نماینده درصد واقعی حیوانات پرورشی که در موقعیتهای شلوغ زندگی میکنند نیست. بر اساس گزارش موسسه Sentience و درصد از حیوانات پرورشی زمینی در "مزرعههای کارخانهای" زندگی میکنند، اصطلاحی که آنها و بسیاری از حامیان حیوانات پرورشی برای توصیف "عملیات تغذیه متمرکز حیوانات" استفاده میکنند، اصطلاحی که توسط وزارت کشاورزی ایالات متحده استفاده میشود. و آژانس حفاظت از محیط زیست ایالات متحده از سوی دیگر، انجمن آمریکایی برای پیشگیری از ظلم به حیوانات تخمین میزند که «95 درصد حیوانات مزرعه در ایالات متحده در مزارع کارخانهای پرورش مییابند».

## هوش مصنوعی در کشاورزی کارخانهای

اگر سوگیری الگوریتمی گونهگرا بر حیوانات غیرانسانی به طور غیرمستقیم با تأثیر بر نگرش انسان نسبت به آنها تأثیر می گذارد، برخی دیگر از سیستمهای هوشمصنوعی و کاربردهای علمداده به طور مستقیم بر زندگی حیوانات تأثیر می گذارند. استفاده از هوشمصنوعی و علمداده در کشاورزی کارخانهای نمونه است.

با حسگرهای بیومتریک و حسگرهای محیطی، میتوان دادههای زیادی را از حیوانات پرورشی جمع آوری کرد و انواع تشخیص و پیشبینی الگو را انجام داد. اینها فرصتهای سود آور جدیدی مانند کاهش هزینه، کاهش ریسک (احتمال کمتر برای حوادث مرگ و میر بالا یا %100) یا محصولات غذایی با کیفیت بالاتر را فراهم می کنند.

در سالهای اخیر، چنین سیستمهای داده محور شروع به آزمایش یا استفاده در صنعت کشاورزی کارخانهای کردهاند. این سیستمها می توانند داده های حیوانات پرورشی مانند دمای بدن، صداها، وزن، سرعت رشد و مشکلات قابل مشاهده سلامتی مانند جراحات، کبودی ها و انگلها را جمع آوری کنند. مدلهای یادگیری ماشین برای مرتبط کردن پارامترهای فیزیکی با معیارهای مهم سود آوری، مانند بیماری، مرگ و میر، نرخ رشد، الگوهای غذا خوردن و غیره ایجاد می شوند. این سیستمها می توانند توصیه هایی ارائه دهند، یا حتی گاهی اوقات اقدامات مستقیمی را از طریق روباتیک انجام دهند، مانند تغییر مقدار غذای ارائه شده، درمان بیماری، یا حذف.

در پرورش ماهی در سیستمهای بسته، دو منبع عمده خطرات و هزینهها بیماریها و کم یا بیش از حد تغذیه است. اولی بر میزان مرگ و میر و کیفیت محصول تأثیر میگذارد، در حالی که دومی بر نرخ رشد (کم تغذیه) یا هزینهی خوراک مصرف شده، کیفیت آب و آلودگی (تغذیه بیش از حد) تأثیر میگذارد. مدل سنتی برای مقابله با این دو مشکل، تجربه، شهود و شانس است. اگرچه برخی از مکانیسمهای آموزش و گسترش دانش در صنعت وجود دارد، هنوز هم می توان گفت که هر پزشک مدلهای منحصر به فرد خود را دارد.

اما شیوه جدیدی از کار در این صنعت در سالهای اخیر پدیدار شده است. برخی از شرکتهای خدمات آبزی پروری مانند Aquabyte با شرکتهای آبزی پروری کار میکنند تا به آنها اجازه دهند از ابزارهای Aquabyte، رابط برنامهنویسی، کامپیوترهای تخصصی و مهمتر از همه، مدلهای یادگیریماشین استفاده کنند که همه یادگیری، مدلسازی و تصمیم گیری مهم را انجام میدهند. به عنوان مثال، شیش دریایی، یک انگل خارج از پوست، اغلب بر روی پوست ماهی قزل آلا دیده می شود و یک مشکل رایج برای صنعت پرورش ماهی آزاد در سطح جهان است. با توجه به خطر انتشار شیش دریایی از ماهی آزاد پرورشی به ماهی قزل آلا وحشی و سایر حیوانات آبزی، حوزههای قضایی مختلف نیاز به نظارت و کنترل دقیق سطح شیش دریایی برای تأسیسات پرورش ماهی آزاد دارند. روش سنتی برای نظارت بر شیش دریایی، برداشتن نمونهای از ماهی قزل آلا و شمارش واقعی شیشهای دریایی است. Aquabyte از تکنیکهای تشخیص تصویر رایانهای برای شمارش تعداد شیشهای دریایی روی هر ماهی آزاد از تصاویر گرفته شده در زیر آب استفاده می کند، که نه تنها کار را کاهش می دهد، بلکه نیازی به خارج کردن ماهی آزاد از آب نیست (اقدامی که به سلامت آن ها آسیب میزند). الگوریتم تشخیص تصویر با استفاده از دادههای تأییدشده توسط انسان برای گسترش مجموعهی داده آموزشی که الگوریتم بر اساس آن است، بهبود مییابد. علاوه بر شپش دریایی، مشکل تغذیه کم یا بیش از حد نیز می تواند با استفاده از دادهها و یادگیری ماشین حل شود. Umitron، رقیب Aquabyte از الگوریتمهای یادگیریماشین برای تجزیه و تحلیل دادههای ویدئویی برای محاسبه اشتهای ماهی بر حسب شاخص استفاده می کند. این الگوریتم "رفتار ماهی خواری را همراه با شرایط مشاهده می کند، قبل از اینکه اشتهای آنها را به ثمر برساند و دادهها را در نموداری قابل در ک ارائه دهد." آنها ادعا می کنند که "این به کشاورزان اجازه می دهد تا هنگام تغذیه ماهی های خود تصمیمات مبتنی بر داده اتخاذ کنند".

همچنین می توان از یادگیری ماشین برای آموزش الگوریتمهایی برای «شناسایی» وضعیت رفاه حیوانات (هم حیوانات همراه و هم حیوانات پرورشی داده شده در کارخانه استفاده کرد). طبق تحقیقات ما یک مشکل مشترک با الگوریتمهایی وجود دارد که مدعی شناسایی وضعیتهای رفاهی ارفتاری

در حیوانات هستند. همه دادههایی که برای آموزش الگوریتهها استفاده می شوند توسط انسانها برچسب گذاری می شوند و در نتیجه توسط ارزشها و قضاوتهای تجربی خود ما سنگینی می کنند تا اینکه دقیقاً منعکس کننده علایق خود حیوان و تعیینهای ذهنی از آنچه خود حیوان برای آن ارزش قائل است. بنابراین دقت و قابل اعتماد بودن الگوریتهها به این محدود می شود که ما انسانها در وهله اول تا چه حد در رمزگشایی زندگی ذهنی حیوانات قابل اعتماد و دقیق بوده ایم. تحقیقات بیشتر در مورد اینکه چگونه حیوانات می توانند با استفاده از سیستمهای هوش مصنوعی برچسب گذاری کنند و رفاه خود را ارتقا دهند، به فوریت مورد نیاز است. اما برای جلوگیری از تعصب، باید توسط افرادی انجام شود که ذینفعان صنعت کشاورزی کارخانه نیستند.

### تفسير

#### اخلاق يهود

#### نوشته دانيل سينكلر

دو اصل اساسی کتاب مقدس حاکم بر رویکرد سنتی یهودیان به حیوانات، تسلط انسان بر سایر موجودات زنده است که در برکت خداوند برای آدم و حوا ذکر شده است: «و بر ماهیان دریا و بر مرغان آسمان تسلط داشته باشید، و بر هر حیوانی که روی زمین ازدحام می کند». و منع ایجاد رنج برای هر موجود زنده ای در حین اعمال آن سلطه.

میمونیدس شتاب و عصبانیت بالا بلاعم را به خاطر ضرب و جرح سختی که به خر خود وارد کرد، به عنوان منبعی برای تحریم این کار تشخیص میدهد. مراجع دیگر منبع آن را در قوانین مختلف از جمله الزام به کمک به تخلیهی حیوانی که زیر بار خود فرورفته است و ممنوعیت پوزه زدن

گاو هنگام خرمن کوبی میدانند. نکته قابل توجه این است که طبق قوانین کتاب مقدس، حیوانات نیز باید در روز استراحت کنند و باید به چراگاه دسترسی داشتهباشند تا نه تنها از کار رها شوند، بلکه رضایت و خشنودی نیز فراهم شود. علاوه بر این، تلمود حکم می کند که در موارد خاص، حفظ رفاه حیوانات بر ممنوعیتهای روز مقدس غلبه می کند.

اصل سلطه ی استفاده از حیوانات را برای طیف وسیعی از نیازهای انسان از جمله غذا توجیه می کند. با این حال، در آغاز، انسانها گیاه خوار بودند و اجازه مصرف گوشت حیوانات تنها در دوران پس از غرق شدن با این قید داده می شد که حیوان قبل از مصرف آن ذبح شود. بر اساس یک دیدگاه، دلیل این امتیاز این بود که نوع بشر پس از سیل از نظر جسمی انحطاط پیدا کرد و در نتیجه مردم دیگر قادر به تامین نیازهای غذایی خود نبودند مگر اینکه گوشت بخورند. توضیح دیگری برای تغییری که «آرکوک» (1935-1865) در تکنگاری خود ("چشم انداز گیاه خواری و صلح") ارائه کرد، سطح بسیار پایین اخلاق و معنویت در دوره پساغذایی است که خود را در شهوت ظاهری نشان داد. گوشت به منظور جلوگیری از آدم خواری، انسانها مجاز به خوردن گوشت حیوانات بودند، اما نه از نوع خود. آرکوک مشتاقانه منتظر عصری است که در آن بشر از نظر اخلاقی تا حدی تکامل یابد که این تصور را که مجاز بودن مصرف گوشت هر موجود زندهای مجاز است، کاملاً رد کند. با این حال، در این میان، حیوانات ممکن است برای گوشتشان ذبح شوند، اما همانطور که میمونیدس اشاره می کند، کشتار باید تا حد امکان بدون درد انجام شود. از این رو، انبوهی از مقررات حاکم بر اشاره می کند، کشتار باید تا حد امکان بدون درد انجام شود. از این رو، انبوهی از مقررات حاکم بر ذبح آیینی در قوانین یهود، که هدف آنها تضمین حداقل رنج حیوانات در این فرآیند است.

پرهیز از ظلم نه تنها انگیزه قوانین ذبح آیینی است، همچنین به عنوان یک محدودیت اخلاقی فراقانونی در استفاده از حیوانات برای گوشت عمل می کند. تلمود نقل می کند که «آرجودا» شاهزاده، ویرایشگر میشنا، در حال سخنرانی عمومی بود که گوسالهای که به کشتارگاه هدایت می شد، وارد سالن شد و سر خود را زیر گوشه ردای خود فرو کرد و با ترحم پایین انداخت. «آرجودا» به گوساله گفت: «برو! شما برای این منظور آفریده شده اید [که ذبح شوید]». در آن لحظه در بهشت گفته شد: «چون او رحم نکرد، بگذار رنج ببرد» و سیزده سال به بیماری دردناکی مبتلا بود. یک روز،

خدمتکار او در حال جارو کردن خانه بود که به زبالههایی از راسوهای تازه متولد شده برخورد کرد و میخواست آنها را جارو کند که «آرجودا» گفت: «بگذارید آنها باشند. چنانکه نوشته شده است: «وَ أَرْحَمْتَهُ عَلَيْهِهُ عَلَيْهِهِ» در بهشت گفتند: «چون او رحمت می کند، به او رحم کنیم» و دردش قطع شد. به گفته مفسران تلمودی، «آرجودا» به این دلیل مجازات شد که در نقش خود به عنوان رهبر نسل خود، مسئولیت او این بود که با ابراز همدلی و نجات گوساله، شنوندگان خود را به اصل فراقانونی جلوگیری از ظلم آموزش دهد. در شرایط خاص پرونده، استناد به قانون قابل قبول نبود.

دامپروری معاصر باعث ایجاد انبوهی از چالشهای اخلاقی فراتر از کشتار بدون درد و استفادههای سنتی از دام شده است. فناوری، از جمله هوش مصنوعی، زندگی حیوانات را از بدو تولد تا مرگ کنترل می کند و به ویژه در پنهان کردن ظلمی که اغلب در دامپروری مدرن انجام می شود، ماهر است. یکی از ابتکارات اصلاح کننده یهودیان در این زمینه، پروژه «ماگن تزِدک» در سال 2011 جنبش محافظه کار است که به دنبال بر چسب زدن به غذای «اخلاقی به دست آمده» است، علاوه بر بر چسب معروف تر کوشر (هخشر) که نشان دهنده ی مناسب بودن آیینی آن است.

### اخلاق دئونتولوژيک

#### نوشته كالين مارشال

همانطور که در مورد "حیوانات و هوش مصنوعی غیرانسان" توضیح داده شدهاست، هوش مصنوعی و فناوری های مرتبط تاثیر زیادی بر حیوانات و نگرش ما نسبت به آن ها دارند، در مقیاسی که چنددهه پیش غیرقابل تصور بود.

همهی نسخههای دئونتولوژیک موافق هستند که ما برخی تعهدات اخلاقی در رابطه با حیوانات داریم. با این حال، برخی از نسخههای دئونتولوژیک معتقدند که حیوانات از نظر اخلاقی مانند انسانها

مهم هستند، در حالی که نسخههای دیگر معتقدند که اهمیت اخلاقی آنها از نوع کمتر و متفاوت است. ما میتوانیم این مورد را از هرمنظری به نوبهی خود بررسی کنیم.

اگر حیوانات از نظر اخلاقی مانند انسانها مهم هستند، پس دئونتولوژی به این معنی است که آنها نیز شایسته ی احترام اخلاقی هستند. برای دندان شناسان، یکی از مؤلفههای کلیدی احترام اخلاقی این است که نیازها و پروژههای دیگران را جدی بگیریم، و آنها را در تعقیب اهداف خود زیر پا نگذاریم (یعنی استفاده از آنها به عنوان وسیلهای صرف). این که در موارد خاص به چه چیزی تبدیل میشود بستگی به نیازها و پروژه هایی دارد: خندیدن به بداخلاقیهای یک کمدین میتواند کاملا محترمانه باشد، اما خندیدن به صدمات جسمی فرد دیگر میتواند عمیقاً بیاحترامی باشد (جدی نگرفتن نیازهای فیزیکی آنها و استفاده از آنها به عنوان وسیلهای صرف برای سرگرمی).

بسیاری از اشکال سوگیری شامل عدم رعایت احترام است. به عنوان مثال، تعصب نژادی سیستماتیک می تواند شامل ناتوانی اعضای یک نژاد در مورد جدی گرفتن نیازها و پروژههای نژادهای دیگر باشد و استفاده از نژاد دوم را به عنوان وسیلهای ساده برای نژادهای دیگر آسان تر می کند. سوگیریهای الگوریتمی در موتورهای جستجو می تواند این گونه شکستهای احترام را تداوم و تقویت کند. زمانی که جستجو برای «حیوان آزاری» و «حفاظت از حیوانات» به طور گمراه کننده نتایج بسیار بیشتری را در رابطه با سگها نسبت به سایر گونهها نشان می دهد، این خود ناتوانی در جدی گرفتن نیازهای گونههای دیگر است و می تواند باعث تداوم ناکامیهای موجود در احترام در افرادی شود که از جستجو استفاده می کنند. موتور چنین شکستهایی باعث می شود که افراد برای دستیابی به اهداف خود، اغلب سطحی، مانند لذتهای آشپزی، حیوانات دیگر را (گاهی به معنای واقعی کلمه) زیر پا بگذارند. به طور مشابه، فن آوریهای افزایش کار آیی که در کشاورزی کارخانهای مورد استفاده قرار می گیرند، می توانند شامل و تداوم شکستهای احترام شوند، به جای اینکه حیوانات را بهعنوان موجوداتی که نیازهایشان مورد توجه قرار می گیرد، صرفاً بهعنوان نقاط دادهای در یک فرآیند سود آور رفتار کنند.

اما اگر انکار کنیم که حیوانات از نظر اخلاقی مانند انسان ها مهم هستند، چه؟ دئونتولوژیستهایی

که این ادعا را رد می کنند، می توانند این گونه در ک شوند که می گویند شکل خاصی از گونه گرایی (یا چیزی نزدیک به آن) قابل دفاع است، اغلب به دلیل تفاوت در عقلانیت بین انسانها و گونههای دیگر. با این وجود، دین شناسان در این سنت استدلال کردهاند که احترامی که ما به انسانها مدیونیم، باعث ایجاد تعهدات نسبت به حیوانات می شود. دلیل این امر این است که انسانها دارای ویژگیهای بسیاری با سایر حیوانات هستند، مانند نیاز ما به تغذیه، انگیزه برای تولید مثل و ظرفیت برای درد و لذت. به همین دلیل، تمایل به سوءاستفاده یا نادیده گرفتن منافع حیوانات به راحتی می تواند منجر به عدم احترام به انسان شود یا حتی ممکن است به خودی خود منجر شود. تصور کنید کودک کوچکی را ببینید که با خوشحالی با یک چاقوی اسباببازی به صورت یک حیوان عروسکی می کوبد. حتی با وجود اینکه هیچ آسیب واقعی وارد نشدهاست، ممکن است به طور منطقی عمل را به دلیل بی اعتنایی به رنج نشان می دهد، ذاتاً قابل اعتراض بدانیم، و ممکن است نگران باشیم که چه آسیبهای واقعی ممکن است منجر شود.

بی تفاوتی در مقیاس بزرگ به نیازهای، به عنوان مثال، حیوانات زمینی وحشی و بالهماهیها را در نظر بگیرید که توسط فناوریهای شرح دادهشده در فصل ترویج میشوند. این بی تفاوتی، جدی نگرفتن مرگ و رنج تعداد زیادی از موجودات زنده است. حتی اگر آن موجودات از نظر اخلاقی کمتر از انسانها اهمیت داشته باشند، این بی تفاوتی شبیه بی تفاوتی نسبت به رنجهای بزرگ انسانی، مانند قحطی در کشورهای جهان سوم است. حفاظت از احترام شکنندهای که برای سایر انسانها داریم یا باید داشته باشیم، مسلماً مستلزم توجه جدی تر به نیازهای حیوانات است.

دو خط فکری شرح دادهشده در این تفسیر با هم سازگارند. می توان هم معتقد بود که حیوانات به خودی خود سزاوار احترام اخلاقی هستند و هم اینکه ما باید نگرش خود را نسبت به آنها تنظیم کنیم تا از احترامی که به انسانهای دیگر مدیونیم حمایت کنیم. در هر دو رویکرد، دئونتولوژیک حداقل می خواهد که توسعه دهندگان فناوری نیازهای حیوانات را پنهان نکنند. پاسخگویی کامل به حداقل تقاضا نیازمند تغییرات قابل توجهی در پلتفرمهای موجود است، اما بسیاری از پاسخهای مقیاس کوچکتر در دسترس هستند.

### اخلاق آفريقايي

#### نوشته جان مورانگی

درخواست برای به رسمیت شناختن حقوق اخلاقی حیوانات توسط تعداد فزایندهای از اخلاق شناسان مطرح می شود. با این حال، مانعی که آنها به دنبال غلبه بر آن هستند توسط کسانی ایجاد شده است که حقوق بشر را محدود کردهاند. آنها این محدودیت را پیشداوری گونهای می دانند که به موجب آن انسانها خود را دارندگان انحصاری این حقوق می دانند. از نظر آنها، هر موجودی که در معرض رنج است، مستحق مالکیت ذاتی این حقوق است. از آنجایی که حیوانات رنج می برند، شایسته است که در میان دارندگان این حقوق قرار گیرند.

یک دیدگاه جامع از هوشمصنوعی باید ماهیت فناوری را درنظر بگیرد. این ممکن است برای بسیاری از تولیدکنندگان، صاحبان، مدیران و کاربران فناوری آشکار باشد، اما آنچه بدیهی به نظر می رسد ممکن است اینطور نباشد. سؤال در مورد ماهیت فناوری اساساً مطرح نشدهاست و تا این حد نحوه عملکرد هوشمصنوعی در رابطه با فناوری ناگفته باقیمانده است. در نتیجه، یکی از خطرات این است که ماهیت هوشمصنوعی نادیده گرفتهمیشود. خود اندیشیدن به یک موضوع فناوری تبدیل شده است. هوشمصنوعی و فناوری (مادر آن) به طور فزاینده ای تنها تعیین کننده چیستی تفکر شدهاند. اشتراک فکری توسط هوشمصنوعی به طور فزاینده ای تنها تعیین کننده چیستی تفکر شدهاست. هوشمصنوعی در تعیین ماهیت تفکر به طور فزایندهای به واقعیت زمان ما تبدیل شدهاست. هوشمصنوعی است به قدری مبهم بوده است که فزایندهای دیکتاتوری شدهاست. تمایز بین آنچه واقعی و مصنوعی است به قدری مبهم بوده است که واقعی تبدیل به مصنوعی شده است. این بر ادعاهای مربوط به محل و صاحبان حقوق اخلاقی تأثیر

«مارتین هایدگر، فیلسوف بزرگ آلمانی قرن بیستم» سهم مهمی دارد. او میگوید:

ماهیت تکنولوژی به هیچ وجه هیچ چیز تکنولوژیکی نیست. بنابراین، ما هرگز رابطهی خود را با ذات فناوری تجربه نخواهیم کرد تا زمانی که صرفاً فناوری را تصور کرده و به جلو میبریم، آن را تحمل میکنیم یا از آن طفره میرویم. در همه جا ما غیرآزاد و به زنجیر تکنولوژی میمانیم، چه با شور و شوق آن را تأیید کنیم و چه آن را انکار کنیم. اما زمانی که آن را چیزی خنثی میدانیم، در بدترین حالت به آن تحویل میشویم، زیرا این تصور از آن، که امروزه بهویژه دوست داریم به آن ادای احترام کنیم، ما را نسبت به ماهیت فناوری کاملاً کور میکند.

هایدگر به ما یادآوری می کند که هیچ چیز تکنولوژیکی در مورد ماهیت فناوری وجود ندارد. بدون پرداختن به جزئیات در مورد درک او از ماهیت فناوری، به نظر می رسد که فناوری آرم تکنو، انسان شناسی است. یعنی آرم آنتروپوس است. در اینجا ما نباید انسان شناسی را به عنوان رشته ای که در آکادمی تدریس می شود در نظر بگیریم. ما باید مطالعهای داشته باشیم که انسان بودن چیست و چه چیزی در سعادت انسان در خطر است.

اکثراً، این دیدگاه که در نهایت فناوری انسانشناسی است، به ندرت توسط کسانی که درگیر آن هستند مورد توجه قرار می گیرد. این مورد در مورد کسانی است که خود را معرفی می کنند یا کسانی که به عنوان دانش آموزان هوش مصنوعی یا به طور کلی به عنوان دانشجویان فناوری معرفی می شوند. آنها این مطالعه را به عنوان مطالعه در مورد اینکه چه کسی یا چه چیزی هستند و در نهایت چه چیزی باعث رفاه ما می شود، نمی گیرند. آنها خود را فرزندان هوش مصنوعی یا مادر و پدر

هوشمصنوعی نمیدانند.

با فرض اینکه تکنولوژی انسانشناسی است، این انسانشناسی به شدت مشکل ساز است. در مدرنیته اروپایی، «گئورگ ویلهلم فردریش هگل، فیلسوف برجسته آلمانی»، ادعا کرد که:

سیاه پوست، همانطور که قبلاً مشاهده شد، انسان طبیعی را در حالت کاملاً وحشی و رام نشده خود به نمایش می گذارد. اگر بخواهیم او را به درستی درک کنیم، تمام فکر احترام و اخلاق را کنار می گذاریم (همهی آنچه را احساس مینامیم). هیچ چیز هماهنگ با انسانیت در این نوع شخصیت یافت نمی شود.

سخنان «هگل، ژان پل سارتر، فیلسوف فرانسوی»، سخنانی را درباره یهودی ستیز به ذهن متبادر می کند. سارتر استدلال می کند که برای یهودستیز، یهودی که یهودی ستیز است، اساساً شرور است، اختراع ذهن اوست. اگر یهودی وجود نداشت، باید یکی را اختراع می کرد. یهودی ستیز میخواهد از خود پنهان کند که یهودی مورد نظر او اختراع ذهن اوست و از این حقیقت پنهان می ماند زیرا پذیرش آن وابستگی مطلق او به یهودی را برای وجودش آشکار می کند. به طور مشابه، آنچه هگل به عنوان یک سیاه پوست می گیرد چیزی بیش از اختراع ذهن او نیست. در اختراع سیاه پوست، خودش را اختراع می کند. هیچ سیاه پوستی جز در ذهن هگل و در ذهن کسانی که مانند او می اندیشند وجود ندارد. آفریقایی ها آفریقایی هستند. آنها سیاه پوست نیستند. برای آفریقایی ها، سیاه پوستان آفریقایی نیستند.

باید واضح باشد که قلمروی هوشمصنوعی قلمرو اختراع است. ظاهراً اینجا به یک قلمرو فضای مجازی تبدیل شده است. یکی از جنبههای مجازی تبدیل شده است. یکی از جنبههای

این پرسش این است که چه کسی در این حوزه اخلاقاً حکومت می کند و به نفع چه کسی است؟ آیا حیوانات اینجا حرفی برای گفتن دارند؟ اینجا جایی است که روایت هگل از اومانیسم مرتبط است. از آنجایی که او آفریقاییها را از جامعه انسانها کنار می گذارد، به نظر می رسد که آفریقاییها چیزی برای کمک به حاکمیت اخلاقی فضای مجازی یا تعیین اینکه چه کسی یا چه کسی حقوق اخلاقی دارد، ندارند.

در نظر داشته باشیم که فضای مجازی فضایی است کاملاً بریده از فضای زمینی. مدرنیته اروپایی نسخه خاص خود از استعمار را ابداع کرده است. آیا ممکن است فضای مجازی یک فضای استعمار شده باشد و در حال گذراندن فرآیند استعمار باشد و هوش مصنوعی عامل اصلی این فرآیند باشد؟

به نظر من آنچه آفریقاییها میتوانند به بحث اخلاق در عصر فضای مجازی کمک کنند، یک اخلاق آزادیبخش است (اخلاقی که سلاحهای ظالمانهی هوشمصنوعی را به رسمیت میشناسد). استفاده از هوشمصنوعی برای رهایی نوع بشر از نظر اخلاقی قابل توجه است و میتواند راهی برای رهایی حیوانات بگشاید. با وجدان خوب، ما نمیتوانیم حیوانات را بهعنوان حاملان حقوق اخلاقی بشناسیم، اگر درک کافی از کیستی یا چیستی خود نداشته باشیم.

یکی از مفاهیم کلیدی در اخلاق آفریقا اوبونتو است. ادعای اصلی در این اخلاق این است که ما هستیم پس من هستم. «ما» چیزی بیش از مجموع «هست» است. یک «ما» جمعی است. در این اخلاق، آنچه باقی میماند این است که چه کسانی در آن گنجانده شده یا حذف شدهاند. هنوز جای این حیوان مشخص نشده است. تا جایی که فکر نشود، انسان باقی میماند تا فکر شود. بر این اساس، جنبه اخلاقی «ما» باید به طور کامل بررسی شود. حاکمیت هوش مصنوعی امروز مانع بزرگی برای ظهور این تفکر است. انسان شناسی سایبری (انسان سایبری به عنوان یک مانع بزرگ در راه است).